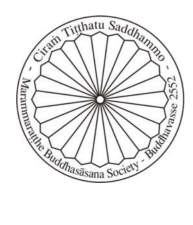
## Suttantapiţake Khuddakanikāye

Suttanipātapāļiyā samvaņņanābhūtā
Bhadantamahābuddhaghosattherena katā

## Paramatthajotikā nāma

# SUTTANIPĀTAŢŢHAKATHĀ

(Dutiyo bhāgo)



Buddhayasse 2552 Marammayasse 1370 AD. 2008

#### Romanized from Myanmar version published in 1958

© Buddhasāsana Society

### Aṭṭhakathā Series 26

First published in 2008 by Ministry of Religious Affairs
Yangon, Myanmar

# THE PĀĻI ALPHABET IN BURMESE AND ROMAN CHARACTERS

| C   | FΙ | W  | O  | V |
|-----|----|----|----|---|
| • • |    | vv | ι, | v |

|            |            |          |      |          |        | VOW.   | ELS          |                   |      |        |      |       |                   |
|------------|------------|----------|------|----------|--------|--------|--------------|-------------------|------|--------|------|-------|-------------------|
| න <b>ව</b> | <b>ì</b> : | නා ā     | တ္တ  | i        | නු     | ī      | ը ս          | l                 | දී ū |        | e e  |       | သ ၀               |
|            |            |          | TS W |          |        | EL "A  | ,,           |                   |      |        |      |       |                   |
|            |            | က        | ka   | ə k      | tha    | o ga   | ì            | ဃ ဥ               | ha   | c na   |      |       |                   |
|            |            | o (      | ca   | ဆ        | cha    | е ja   |              | ဈ jh              | ıa   | p_ña   |      |       |                   |
|            |            | •        | a    | _        |        | ခု da  |              |                   |      |        |      |       |                   |
|            |            |          |      |          |        | з da   |              |                   |      | •      |      |       |                   |
|            |            | οĮ       | oa   | o p      | ha     | ဗ ba   | ì            | ဘ b               | ha   | မ ma   | ı    |       |                   |
| ω y        | a c        | ra ra    | ∾ .  | la       | o V    | 'a     | သေ S         | a                 | တ h  | a      | ę ļa | •     | ṁ                 |
|            |            |          |      |          |        | IN CO  |              |                   |      |        |      |       |                   |
| _o .       | _1 = ā     | <u> </u> | i .  | <u> </u> | τ      | -( = u | īL           | -[ = <sup>[</sup> | Ū a  | s- = e | . (  | ചേ ചീ | <b>=</b> O        |
| თ ka       | ကာ ka      | ā ကိ     | ki   | ကိ       | kī     | ကု k   | u            | ကူ k              | ū    | ကေ k   | (e   | ကော ါ | 02                |
| ວ kha      | อ์ khā     |          |      |          |        |        |              |                   |      |        |      | බේ kh |                   |
|            |            |          |      | CON      | JUN    | CT-C   | ONSC         | NAN               | ITS  |        |      |       |                   |
| റ്റ്റ kka  |            | င်္ဃ ṅgl | ha   | a        | g nth  | na     | ဓျ           | dhya              | l    | ც p    | la   |       | လ္လ lla           |
| ന്റ kkh    | a          | g cca    |      | CI       | b úqa  | a      | 8            | dhva              |      | g p    | ba   |       | ભુ lya            |
| നു kya     |            | g cch    | a    | a        | s init | a      | နှီ<br>တ     | nta               |      | ల్ల b  | bha  | Į.    | လှ lha            |
| ලී kri     |            | g jja    |      | a        | ទ  nha | a      | 8            | ntva              |      | ဗျ b   | oya  |       | 9 vha             |
| ස kla      |            | g jjha   | l    | g        | g tta  |        | <b>&amp;</b> | ntha              |      | මු b   | ora  |       | ည္က sta           |
| ფ kva      |            | ည ñña    | a    | g        | g ttha | a      | 8            | nda               |      | မွ n   | npa  |       | ධූ stra           |
| จุ khya    | L          | ə ñha    |      | o        | g tva  |        | <b>୍ଷ</b>    | ndra              |      | ଧୃ 11  | npha | a     | ગ્રૄ sna          |
| g khva     |            | g ñca    |      | o        | ą tya  | ı      | 80           | ndha              | -    | မွ n   | nba  |       | သျ sya            |
| g gga      |            | නූ ñch   | a    | 0        | g tra  |        | 8            | nna               |      | မ္တ 11 | nbha | a     | ဿ ssa             |
| ვ ggha     |            | g ñja    |      | <u> </u> | dda    |        | နျ           | nya               |      | မ္မ n  | nma  | l     | သ္မ sma           |
| ၅ gya      |            | g ñjha   | a    | <b>3</b> | ddha   | a      | ş            | nha               |      | မျ 11  | nya  |       | သွ sva            |
| ြ gra      |            | ş tta    |      | ब        | dya    |        | ပ္ပ          | ppa               |      | မှ n   | nha  |       | <sub>ගු</sub> hma |
| င်္က ṅka   |            | g ttha   |      | િલ       | dra    |        |              | ppha              |      | ယျ     | yya  |       | ფ hva             |
| å ṅkha     |            | ð qqa    |      | _<br>ვ   | dva    |        |              | pya               |      |        | yha  |       | g ļha             |
| δ ṅga      |            | ~        |      | J        |        |        | •            |                   |      | -      |      |       | <br>              |
|            |            | Э        | J    | 9        | 9      | 9      | G            | ૧                 | ၈    | 6      | 0    |       |                   |
|            |            | 1        | 2    | 3        | 4      | 5      | 6            | 7                 | 8    | 9      | 0    |       |                   |

## $Suttanip \overline{a} ta \underline{t} \underline{t} hakath \overline{a}$

## Dutiyabhāga

|     | Mātikā                                           |      | Piṭṭhaṅka |     |  |
|-----|--------------------------------------------------|------|-----------|-----|--|
|     | 2. Cūļavagga                                     |      |           |     |  |
| 4.  | Maṅgalasuttavaṇṇanā .                            | ••   | •••       | 1   |  |
| 5.  | Sūcilomasuttavaṇṇanā .                           | ••   |           | 37  |  |
| 6.  | Kapilasutta (Dhammacariyasutta) vaṇṇanā .        |      |           | 42  |  |
| 7.  | Brāhmaṇadhammikasuttavaṇṇanā .                   |      | •••       | 48  |  |
| 8.  | Dhammasutta (Nāvāsutta) vaṇṇanā .                |      | •••       | 60  |  |
| 9.  | Kimsīlasuttavaņņanā .                            |      | •••       | 65  |  |
| 10. | Uṭṭhānasuttavaṇṇanā .                            |      | •••       | 70  |  |
| 11. | Rāhulasuttavaṇṇanā .                             |      | •••       | 73  |  |
| 12. | Nigrodhakappasutta (Vaṅgīsasutta) vaṇṇanā .      |      |           | 77  |  |
| 13. | Sammāparibbājanīyasutta (Mahāsamayasutta) vaņ    | ṇanā | •••       | 85  |  |
| 14. | Dhammikasuttavaṇṇanā .                           | ••   | •••       | 99  |  |
|     | 3. Mahāvagga                                     |      |           |     |  |
| 1.  | Pabbajjāsuttavaņņanā .                           | ••   | •••       | 110 |  |
| 2.  | Padhānasuttavaṇṇanā .                            | ••   |           | 114 |  |
| 3.  | Subhāsitasuttavaṇṇanā .                          | ••   |           | 122 |  |
| 4.  | Pūraļāsasutta (Sundarikabhāradvājasutta) vaņņanā | i    |           | 127 |  |
| 5.  | Māghasuttavaṇṇanā .                              | ••   |           | 139 |  |
| 6.  | Sabhiyasuttavaṇṇanā .                            | ••   |           | 144 |  |
| 7.  | Selasuttavaṇṇanā .                               | ••   |           | 160 |  |
| 8.  | Sallasuttavaṇṇanā .                              | ••   |           | 178 |  |
| 9.  | Vāseṭṭhasuttavaṇṇanā .                           | ••   |           | 183 |  |

|     | Mātikā                       |     | Piṭṭhaṅka |     |  |
|-----|------------------------------|-----|-----------|-----|--|
| 10. | Kokālikasuttavaņņanā         |     |           | 194 |  |
| 11. | Nālakasuttavaṇṇanā           |     |           | 202 |  |
| 12. | Dvayatānupassanāsuttavaņņanā | ••• |           | 219 |  |
|     | 4. Aṭṭhakavagga              |     |           |     |  |
| 1.  | Kāmasuttavaṇṇanā             |     | •••       | 228 |  |
| 2.  | Guhaṭṭhakasuttavaṇṇanā       |     |           | 231 |  |
| 3.  | Duṭṭhaṭṭhakasuttavaṇṇanā     |     |           | 235 |  |
| 4.  | Suddhaṭṭhakasuttavaṇṇanā     |     |           | 239 |  |
| 5.  | Paramaţţhakasuttavaṇṇanā     |     |           | 244 |  |
| 6.  | Jarāsuttavaṇṇanā             |     |           | 246 |  |
| 7.  | Tissametteyyasuttavannana    |     |           | 249 |  |
| 8.  | Pasūrasuttavaņņanā           |     |           | 252 |  |
| 9.  | Māgaņḍiyasuttavaṇṇanā        | ••• |           | 257 |  |
| 10. | Purābhedasuttavaṇṇanā        |     |           | 263 |  |
| 11. | Kalahavivādasuttavaņņanā     |     |           | 266 |  |
| 12. | Cūļabyūhasuttavaņņanā        |     |           | 269 |  |
| 13. | Mahābyūhasuttavaņņanā        | ••• |           | 273 |  |
| 14. | Tuvaṭakasuttavaṇṇanā         |     |           | 277 |  |
| 15. | Attadaṇḍasuttavaṇṇanā        | ••• |           | 281 |  |
| 16. | Sāriputtasuttavaṇṇanā        | ••• | •••       | 285 |  |
|     | 5. Pārāyanavagga             |     |           |     |  |
| 1.  | Vatthugāthāvaṇṇanā           |     |           | 291 |  |
| 1.  | Ajitasuttavaṇṇanā            | ••• | •••       | 301 |  |
| 2.  | Tissametteyyasuttavannana    | ••• | •••       | 303 |  |
| 3.  | Puṇṇakasuttavaṇṇanā          | ••• | •••       | 304 |  |
| 4.  | Mettagusuttavaṇṇanā          | ••• | •••       | 305 |  |

|     | Mātikā                     |     | Piţ | ṭhaṅka |
|-----|----------------------------|-----|-----|--------|
| 5.  | Dhotakasuttavaṇṇanā        |     | ••• | 307    |
| 6.  | Upasīvasuttavaņņanā        | ••• |     | 308    |
| 7.  | Nandasuttavaṇṇanā          | ••• |     | 310    |
| 8.  | Hemakasuttavaṇṇanā         | ••• |     | 311    |
| 9.  | Todeyyasuttavaṇṇanā        | ••• |     | 312    |
| 10. | Kappasuttavaṇṇanā          |     |     | 312    |
| 11. | Jatukaṇṇisuttavaṇṇanā      | ••• |     | 313    |
| 12. | Bhadrāvudhasuttavaņņanā    |     |     | 314    |
| 13. | Udayasuttavaṇṇanā          |     |     | 315    |
| 14. | Posālasuttavaņņanā         |     |     | 316    |
| 15. | Mogharājasuttavaņņanā      |     | ••• | 317    |
| 16. | Pingiyasuttavannanā        |     | ••• | 318    |
|     | Pārāyanatthutigāthāvaṇṇanā |     | ••• | 319    |
|     | Pārāyanānugītigāthāvaṇṇanā |     | ••• | 320    |
|     | Nigamanakathā              |     |     | 323    |

Suttanip $\bar{a}$ tatthakath $\bar{a}$ ya dutiyabh $\bar{a}$ ge m $\bar{a}$ tik $\bar{a}$  nitthit $\bar{a}$ .

# Khuddakanikāya

# Suttanipātaţţhakathā

(Dutiyo bhāgo)

Namo tassa Bhagavato Arahato Sammāsambuddhassa.

#### 4. Mangalasuttavannanā

Evam me sutanti Mangalasuttam. Kā uppatti? Jambudīpe kira tattha tattha nagaradvārasanthāgārasabhādīsu mahājanā sannipatitvā hiraññasuvaṇṇam datvā nānappakāram sītāharaṇādibāhirakakatham¹ kathāpenti, ekekā kathā catumāsaccayena niṭṭhāti. Tattha ekadivasam mangalakathā samuṭṭhāsi "kim nu kho mangalam, kim diṭṭham mangalam, sutam mangalam, mutam mangalam, ko mangalam jānātī"ti.

Atha diṭṭhamaṅgaliko nāmeko puriso āha "ahaṁ maṅgalaṁ jānāmi, diṭṭhaṁ loke maṅgalaṁ, diṭṭhaṁ nāma abhimaṅgalasammataṁ rūpaṁ. Seyyathidaṁ? Idhekacco kālasseva vuṭṭhāya cātakasakuṇaṁ² vā passati, beluvalaṭṭhiṁ vā gabbhiniṁ vā kumārake vā alaṅkatapaṭiyatte puṇṇaghaṭaṁ vā allarohitamacchaṁ vā ājaññaṁ vā ājaññarathaṁ vā usabhaṁ vā gāviṁ vā kapilaṁ vā, yaṁ vā panaññampi kiñci evarūpaṁ abhimaṅgalasammataṁ rūpaṁ passati, idaṁ vuccati diṭṭhamaṅgalan"ti. Tassa vacanaṁ ekacce aggahesuṁ, ekacce nāggahesuṁ. Ye nāggahesuṁ, te tena saha vivadiṁsu.

<sup>1. ...</sup>bāhirakkhānakathā (Sī), ...bāhirakānam katham (Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Bhāsamānasakuṇaṁ (Sī), vātasakuṇaṁ (Syā)

Atha sutamangaliko nāmeko puriso āha "cakkhu nāmetam bho sucimpi asucimpi passati, tathā sundarampi asundarampi, manāpampi amanāpampi, yadi tena diṭṭham mangalam siyā, sabbampi mangalam siyā, tasmā na diṭṭham mangalam, apica kho pana sutam mangalam, sutam nāma abhimangalasammato saddo. Seyyathidam? Idhekacco kālasseva vuṭṭhāya vaḍḍhāti vā vaḍḍhamānāti vā puṇṇāti vā phussāti vā sumanāti vā sirīti vā sirīvaḍḍhāti vā ajja sunakkhattam sumuhuttam sudivasam sumangalanti evarūpam vā yamkiñci abhimangalasammatam saddam suṇāti, idam vuccati sutamangalan"ti. Tassapi vacanam ekacce aggahesum, ekacce nāggahesum. Ye nāggahesum, te tena saha vivadimsu.

Atha mutamangaliko nāmeko puriso āha "sotampi hi nāmetam bho sādhumpi asādhumpi manāpampi amanāpampi suņāti. Yadi tena sutam mangalam siyā, sabbampi mangalam siyā, tasmā na sutam mangalam, apica kho pana mutam mangalam, mutam nāma abhimangalasammatam gandharasaphoṭṭhabbam. Seyyathidam? Idhekacco kālasseva vuṭṭhāya padumagandhādipupphagandham vā ghāyati, phussadantakaṭṭham vā khādati, pathavim vā āmasati, haritasassam vā allagomayam vā kacchapam vā tilavāham vā puppham vā phalam vā āmasati, phussamattikāya vā sammā limpati, phussasāṭakam vā nivāseti, phussaveṭhanam vā dhāreti, yam vā panaññampi kiñci evarūpam abhimangalasammatam gandham vā ghāyati, rasam vā sāyati, phoṭṭhabbam vā phusati, idam vuccati mutamangalan"ti. Tassapi vacanam ekacce aggahesum, ekacce nāggahesum.

Tattha na diṭṭhamaṅgaliko sutamutamaṅgalike asakkhi saññāpetuṁ. Na tesaṁ aññataro itare dve. Tesu ca manussesu ye diṭṭhamaṅgalikassa vacanaṁ gaṇhiṁsu, te "diṭṭhaṁyeva maṅgalan"ti gatā. Ye sutamutamaṅgalikānaṁ vacanaṁ gaṇhiṁsu, te "sutaṁyeva mutaṁyeva maṅgalan"ti gatā. Evamayaṁ maṅgalakathā sakalajambudīpe pākaṭā jātā.

Atha sakalajambudīpe manussā gumbagumbā hutvā "kim nu kho mangalan"ti mangalāni cintayimsu, tesam manussānam ārakkhadevatā tam katham sutvā tatheva mangalāni cintayimsu, tāsam devatānam bhummadevatā mittā honti, atha tato sutvā bhummadevatāpi tatheva mangalāni cintayimsu. Tāsampi devatānam ākāsaṭṭhadevatā mittā honti, ākāsaṭṭhadevatānam Cātumahārājikadevatā. Eteneva upāyena yāva

Sudassīdevatānam Akaniṭṭhadevatā mittā honti, atha tato sutvā Akaniṭṭhadevatāpi tatheva gumbagumbā hutvā maṅgalāni cintayimsu. Evam dasasahassacakkavāļesu sabbattha maṅgalacintā udapādi. Uppannā ca sā "idam maṅgalam idam maṅgalan"ti vinicchiyamānāpi appattā eva vinicchayam dvādasa vassāni aṭṭhāsi. Sabbe manussā ca devā ca brahmāno ca ṭhapetvā ariyasāvake diṭṭhasutamutavasena tidhā bhinnā, ekopi "idameva maṅgalan"ti yathābhuccato niṭṭhaṅgato nāhosi, maṅgalakolāhalam loke uppajji.

Kolāhalaṁ nāma pañcavidhaṁ kappakolāhalaṁ cakkavattikolāhalaṁ Buddhakolāhalaṁ maṅgalakolāhalaṁ moneyyakolāhalanti. Tattha kāmāvacaradevā, muttasirā vikiṇṇakesā rudammukhā assūni hatthehi puñchamānā rattavatthanivatthā ativiya virūpavesadhārino hutvā "vassasatasahassassa accayena kappuṭṭhānaṁ bhavissati, ayaṁ loko vinassissati, mahāsamuddo sussissati¹, ayañca mahāpathavī Sineru ca pabbatarājā uḍḍhayhissati vinassissati, yāva brahmalokā lokavināso bhavissati, mettaṁ mārisā bhāvetha, karuṇaṁ, muditaṁ, upekkhaṁ mārisā bhāvetha, mātaraṁ upaṭṭhahatha, pitaraṁ upaṭṭhahatha, kule jeṭṭhāpacāyino hotha, jāgaratha mā pamādatthā"ti manussapathe vicaritvā ārocenti. Idaṁ kappakolāhalaṁ nāma.

Kāmāvacaradevāyeva "vassasatassaccayena cakkavattirājā loke uppajjissatī"ti manussapathe vicaritvā ārocenti. Idam **cakkavattikolāhalam** nāma.

Suddhāvāsā pana devā brahmābharaņena alaṅkaritvā brahmaveṭhanaṁ sīse katvā pītisomanassajātā Buddhaguṇavādino "vassasahassassa accayena Buddho loke uppajjissatī"ti manussapathe vicaritvā ārocenti. Idaṁ **Buddhakolāhalaṁ** nāma.

Suddhāvāsā eva devā manussānam cittam ñatvā "dvādasannam vassānam accayena Sammāsambuddho mangalam kathessatī"ti manussapathe vicaritvā ārocenti. Idam mangalakolāhalam nāma.

Suddhāvāsā eva devā "sattannam vassānam accayena aññataro bhikkhu Bhagavatā saddhim samāgamma moneyyapaṭipadam pucchissatī"ti manussapathe vicaritvā ārocenti. Idam **moneyyakolāhalam** nāma. Imesu pañcasu kolāhalesu diṭṭhamaṅgalādivasena tidhā bhinnesu devamanussesu idam maṅgalakolāhalam loke uppajji.

Atha devesu ca manussesu ca vicinitvā vicinitvā mangalāni alabhamānesu dvādasannam vassānam accayena Tāvatimsakāyikā devatā sangamma samagamma evam samacintesum "seyyathapi nama marisa gharasāmiko antogharajanānam, gāmasāmiko gāmavāsīnam, rājā sabbamanussānam, evamevam avam Sakko Devānamindo amhākam aggo ca settho ca yadidam puññena tejena issariyena paññāya dvinnam devalokānam adhipati. Yannūna mayam Sakkam Devānamindam etamattham puccheyyāmā"ti. Tā Sakkassa santikam gantvā Sakkam Devānamindam tankhanānurūpanivāsanābharanasassirikasarīram addhateyyakotiaccharāganaparivutam pāricchattakamūle pandukambalavarāsane nisinnam abhivādetvā ekamantam thatvā etadavocum "yagghe mārisa jāneyyāsi, etarahi mangalapanhā samutthitā, eke dittham 'mangalan'ti vadanti, eke sutam 'mangalan'ti vadanti, eke mutam 'mangalan'ti vadanti, tattha mayañca aññe ca anitthangata, sadhu vata no tvam yathavato byakarohi"ti. Devarājā pakatiyāpi paññavā "ayam mangalakathā kattha pathamam samutthitā"ti āha. "Mayam deva Cātumahārājikānam assumhā"ti āhamsu. Tato Cātumahārājikā ākāsatthadevatānam, ākāsatthadevatā bhummadevatānam, bhummadevatā manussārakkhadevatānam, manussārakkhadevatā "manussaloke samuṭṭhitā"ti āhamsu.

Atha Devānamindo "Sammāsambuddho kattha vasatī"ti pucchi, "manussaloke devā"ti āhamsu. "Tam Bhagavantam koci pucchī"ti āha. Na koci devāti. Kim nu kho nāma tumhe mārisā aggim chaḍḍetvā khajjopanakam ujjāletha, ye anavasesamangaladesakam tam Bhagavantam atikkamitvā¹ mam pucchitabbam maññatha, āgacchatha mārisā, tam Bhagavantam pucchāma, addhā sassirikam pañhabyākaraṇam labhissāmāti ekam devaputtam āṇāpesi "tvam Bhagavantam pucchā"ti. So devaputto

\_\_\_\_\_

taṅkhaṇānurūpena alaṅkārena attānaṁ alaṅkaritvā vijjuriva vijjotamāno devagaṇaparivuto Jetavanamahāvihāraṁ āgantvā Bhagavantaṁ abhivādetvā ekamantaṁ ṭhatvā maṅgalapañhaṁ pucchanto gāthāya ajjhabhāsi. Bhagavā tassa taṁ pañhaṁ vissajjento imaṁ suttamabhāsi.

Tattha evam me sutanti-ādīnamattho sankhepato
Kasibhāradvājasuttavaṇṇanāyam vutto, vitthāram pana icchantehi
papañcasūdaniyā Majjhimaṭṭhakathāyam vuttanayena gahetabbo.
Kasibhāradvājasutte ca "Magadhesu viharati Dakkhiṇāgirismim ekanāļāyam brāhmaṇagāme"ti vuttam, idha "Sāvatthiyam viharati Jetavane
Anāthapiṇḍikassa ārāme"ti. Tasmā "Sāvatthiyan"ti imam padam ādim katvā idha apubbapadavannanam karissāma.

Seyyathidam? Sāvatthiyanti evamnāmake nagare. Tam kira Savatthassa nāma isino nivāsaṭṭhānam ahosi. Tasmā yathā Kusambassa nivāso Kosambī, Kākaṇḍassa nivāso Kākaṇḍīti, evam itthilingavasena "Sāvatthī"ti vuccati. Porāṇā pana vaṇṇayanti—yasmā tasmim ṭhāne satthasamāyoge "kim bhaṇḍamatthī"ti pucchite "sabbamatthī"ti āhamsu, tasmā tam vacanamupādāya "Sāvatthī"ti vuccati. Tassam Sāvatthiyam. Etenassa gocaragāmo dīpito hoti. Jeto nāma rājakumāro, tena ropitasamvaḍḍhitattā tassa Jetassa vananti Jetavanam, tasmim Jetavane. Anāthānam piṇḍo etasmim atthīti Anāthapiṇḍiko, tassa Anāthapiṇḍikassa. Anāthapiṇḍikena gahapatinā catupaṇṇāsakoṭipariccāgena niṭṭhāpitārāmeti attho. Etenassa pabbajitānurūpanivāsokāso dīpito hoti.

Athāti avicchedatthe, khoti adhikārantaranidassanatthe nipāto. Tena avicchinneyeva tattha Bhagavato vihāre "idamadhikārantaram udapādī"ti dasseti. Kim tanti? Aññatarā devatāti-ādi. Tattha aññatarāti aniyamitaniddeso. Sā hi nāmagottato apākaṭā, tasmā "aññatarā"ti vuttā. Devo eva devatā, itthipurisasādhāraṇametam. Idha pana puriso eva so devaputto, kintu sādhāraṇanāmavasena "devatā"ti vutto.

Abhikkantāya rattiyāti ettha abhikkantasaddo khayasundarābhirūpa-abbhanumodanādīsu dissati. Tattha "abhikkantā bhante ratti, nikkhanto paṭhamo yāmo, ciranisinno bhikkhusaṁgho, uddisatu Bhagavā bhikkhūnaṁ pātimokkhan"ti evamādīsu<sup>1</sup> khaye dissati. "Ayaṁ imesaṁ catunnaṁ puggalānaṁ abhikkantataro ca paṇītataro cā"ti evamādīsu<sup>2</sup> sundare.

"Ko me vandati pādāni, iddhiyā yasasā jalam. Abhikkantena vaṇṇena, sabbā obhāsayam disā"ti—

evamādīsu<sup>3</sup> abhirūpe. "Abhikkantaṁ bho Gotama, abhikkantaṁ bho Gotamā"ti evamādīsu<sup>4</sup> abbhanumodane. Idha pana khaye. Tena abhikkantāya rattiyā, parikkhīṇāya rattiyāti vuttaṁ hoti.

Abhikkantavaṇṇāti ettha abhikkantasaddo abhirūpe, vaṇṇasaddo pana chavithutikulavaggakāraṇasaṇṭhānappamāṇarūpāyatanādīsu dissati. Tattha "suvaṇṇavaṇṇosi Bhagavā"ti evamādīsu<sup>5</sup> chaviyaṁ. "Kadā saññūṭhā pana te gahapati ime samaṇassa Gotamassa vaṇṇā"ti evamādīsu<sup>6</sup> thutiyaṁ. "Cattārome bho Gotama vaṇṇā"ti evamādīsu<sup>7</sup> kulavagge. "Atha kena nu vaṇṇena, gandhatthenoti vuccatī"ti evamādīsu<sup>8</sup> kāraṇe. "Mahantaṁ hatthirājavaṇṇaṁ abhinimminitvā"ti evamādīsu<sup>9</sup> saṇṭhāne. "Tayo pattassa vaṇṇā"ti evamādīsu<sup>10</sup> pamāṇe. "Vaṇṇo gandho raso ojā"ti evamādīsu<sup>11</sup> rūpāyatane. So idha chaviyaṁ daṭṭhabbo. Tena abhikkantavaṇṇā abhirūpacchavīti vuttaṁ hoti.

Kevalakappanti ettha kevalasaddo anavasesayebhuyya-abyāmissaanatirekadaļhatthavisamyogādi-anekattho. Tathā hissa "kevalaparipuṇṇam parisuddham brahmacariyan"ti evamādīsu<sup>12</sup> anavasesatā attho. "Kevalakappā ca Aṅgamāgadhā pahūtam khādanīyam bhojanīyam ādāya

<sup>1.</sup> Vi 4. 418; Am 3. 44; Khu 1. 138 pitthesu.

<sup>3.</sup> Khu 2. 71 pitthe.

<sup>5.</sup> Ma 2. 351; Khu 1. 367 pitthesu.

<sup>7.</sup> Dī 3. 67 pitthe.

<sup>9.</sup> Sam 1. 105 pitthe.

<sup>11.</sup> Abhi 1. 163 pitthe.

<sup>2.</sup> Am 1. 414 pitthe.

<sup>4.</sup> Am 1. 57; Vi 1. 7 piţthādīsu.

<sup>6.</sup> Ma 2. 49 pitthe.

<sup>8.</sup> Sam 1. 206 pitthe.

<sup>10.</sup> Vi 1. 153 pitthe.

<sup>12.</sup> Dī 1. 82; Vi 1. 1 pitthesu.

upasaṅkamissantī''ti evamādīsu¹ yebhuyyatā. "Kevalassa dukkhakhandhassa samudayo hotī''ti evamādīsu² abyāmissatā. "Kevalaṁ saddhāmattakaṁ nūna ayamāyasmā''ti evamādīsu³ anatirekatā. "Āyasmato bhante Anuruddhassa bāhiko nāma saddhivihāriko kevalakappaṁ saṁghabhedāya ṭhito''ti evamādīsu⁴ daļhatthatā. "Kevalī vusitavā uttamapurisoti vuccatī''ti evamādīsu⁵ visaṁyogo. Idha panassa anavasesatā attho adhippeto.

#### **Kappa**saddo panāyam

abhisaddahanavohārakālapaññattichedanavikappalesasamantabhāvādianekattho. Tathā hissa "okappaniyametam bhoto Gotamassa, yathā tam Arahato Sammāsambuddhassā"ti evamādīsu<sup>6</sup> abhisaddahanamattho. "Anujānāmi bhikkhave pañcahi samaṇakappehi phalam paribhuñjitun"ti evamādīsu<sup>7</sup> vohāro. "Yena sudam niccakappam viharāmī"ti evamādīsu<sup>8</sup> kālo. "Iccāyasmā kappo"ti evamādīsu<sup>9</sup> paññatti. "Alankato kappitakesamassū"ti evamādīsu<sup>10</sup> chedanam. "Kappati dvangulakappo"ti evamādīsu<sup>11</sup> vikappo. "Atthi kappo nipajjitun"ti evamādīsu<sup>12</sup> leso. "Kevalakappam Veļuvanam obhāsetvā"ti evamādīsu<sup>13</sup> samantabhāvo. Idha panassa samantabhāvo atthoti adhippeto. Yato **kevalakappam Jetavanan**ti ettha anavasesam samantato Jetavananti evamattho datthabbo.

**Obhāsetvā**ti ābhāya pharitvā, candimā viya sūriyo viya ca ekobhāsam ekapajjotam karitvāti attho.

Yena Bhagavā tenupasaṅkamīti bhummatthe karaṇavacanaṁ, yato yattha Bhagavā, tattha upasaṅkamīti evamettha attho daṭṭhabbo. Yena vā kāraṇena Bhagavā devamanussehi upasaṅkamitabbo, teneva kāraṇena upasaṅkamīti evampettha attho daṭṭhabbo. Kena ca kāraṇena Bhagavā upasaṅkamitabbo? Nānappakāraguṇavisesādhigamādhippāyena, sāduphalūpabhogādhippāyena dijagaṇehi niccaphalitamahārukkho viya. Upasaṅkamīti ca

```
      1. Vi 3. 36 piṭṭhe.
      2. Abhi 2. 142 piṭṭhādīsu.
      3. Vi 3. 270 piṭṭhe.

      4. Aṁ 1. 562 piṭṭhe.
      5. Saṁ 2. 50 piṭṭhe.
      6. Ma 1. 316 piṭṭhe.

      7. Vi 4. 244 piṭṭhe.
      8. Ma 1. 316 piṭṭhe.
      9. Khu 1. 444; Khu 8. 15 piṭṭhesu.
```

13. Sam 1. 50 pitthe.

<sup>10.</sup> Khu 6. 278 piṭṭhe. 11. Vi 4. 491 piṭṭhe. 12. Am 3. 148 piṭṭhe.

gatāti vuttam hoti. **Upasankamitvā**ti upasankamanapariyosānadīpanam. Atha vā evam gatā tato āsannataram thāna Bhagavato samīpasankhātam gantvātipi vuttam hoti. **Bhagavantam abhivādetvā**ti Bhagavantam vanditvā panamitvā namassitvā.

**Ekamantan**ti bhāvanapumsakaniddeso, ekokāsam ekapassanti vuttam hoti. Bhummatthe vā upayogavacanam. **Aṭṭhāsī**ti nisajjādipaṭikkhepo, ṭhānam kappesi, ṭhitā ahosīti attho.

Katham thitā pana sā ekamantam thitā ahūti?

Na pacchato na purato, nāpi āsannadūrato. Na kacche nopi paṭivāte, na cāpi oṇatuṇṇate. Ime dose vivajjetvā, ekamantam ṭhitā ahūti.

Kasmā panāyam aṭṭhāsi eva, na nisīdīti? Lahum nivattitukāmatāya. Devatā hi kañcideva atthavasam paṭicca sucipuriso viya vaccaṭṭhānam manussalokam āgacchanti. Pakatiyā panetāsam yojanasatato pabhuti manussaloko duggandhatāya paṭikūlo hoti, na tattha abhiramanti. Tena sā āgatakiccam katvā lahum nivattitukāmatāya na nisīdi. Yassa ca gamanādiriryāpathaparissamassa vinodanattham nisīdanti, so devānam parissamo natthi, tasmāpi na nisīdi. Ye ca mahāsāvakā Bhagavantam parivāretvā ṭhitā, te patimānesi, tasmāpi na nisīdi. Apica Bhagavati gāraveneva na nisīdi. Devānam hi nisīditukāmānam āsanam nibbattati, tam anicchamānā nisajjāya cittampi akatvā ekamantam aṭṭhāsi.

**Ekamantam țhitā kho sā devatā**ti evam imehi kāraņehi ekamantam țhitā kho sā devatā. **Bhagavantam gāthāya ajjhabhāsī**ti Bhagavantam gāthāya akkharapadaniyamitaganthitena vacanena abhāsīti attho.

261. Tattha **bahū**ti aniyamitasaṅkhyāniddeso. Tena anekasatā anekasahassā anekasatasahassāti vuttaṁ hoti. Dibbantīti **devā**, pañcahi kāmaguṇehi kīļanti, attano vā siriyā jotantīti attho. Apica tividhā devā sammuti-upapattivisuddhivasena. Yathāha—

"Devāti tayo devā sammutidevā upapattidevā visuddhidevā. Tattha sammutidevā nāma rājāno deviyo rājakumārā. Upapattidevā nāma Cātumahārājike deve upādāya taduttari devā. Visuddhidevā nāma arahanto vuccantī"ti<sup>1</sup>.

Tesu idha upapattidevā adhippetā. Manuno apaccāti **manussā.** Porāṇā pana bhaṇanti—manassa ussannatāya manussā. Te Jambudīpakā Aparagoyānakā Uttarakurukā Pubbavidehakāti catubbidhā. Idha Jambudīpakā adhippetā. Maṅgalanti² imehi sattāti **maṅgalāni**, iddhiṁ vuddhiñca pāpuṇantīti attho. **Acintayun**ti cintesuṁ. **Ākaṅkhamānā**ti icchamānā patthayamānā pihayamānā. **Sotthānan**ti sotthibhāvaṁ, sabbesaṁ diṭṭhadhammikasamparāyikānaṁ sobhanānaṁ sundarānaṁ kalyāṇānaṁ dhammānamatthitanti³ vuttaṁ hoti. **Brūhī**ti desehi pakāsehi ācikkha vivara vibhaja uttānīkarohi. **Maṅgalan**ti iddhikāraṇaṁ vuddhikāraṇaṁ sabbasampattikāraṇaṁ. **Uttaman**ti visiṭṭhaṁ pavaraṁ sabbalokahitasukhāvahanti ayaṁ gāthāya anupubbapadavannanā⁴.

Ayam pana piṇḍattho—so devaputto dasasahassacakkavāļesu devatā maṅgalapañhaṁ sotukāmatāya imasmiṁ ekacakkavāļe sannipatitvā ekavālaggakoṭi-okāsamatte dasapi vīsampi tiṁsampi cattālīsampi paññāsampi saṭṭhipi sattatipi asītipi sukhumattabhāve nimminitvā sabbadevamārabrahmāno siriyā ca tejasā ca adhigayha virocamānaṁ paññattavarabuddhāsane nisinnaṁ Bhagavantaṁ parivāretvā ṭhitā disvā tasmiṁ ca samaye anāgatānampi sakalajambudīpakānaṁ manussānaṁ cetasā cetoparivitakkamaññāya sabbadevamanussānaṁ vicikicchāsallasamuddharaṇatthaṁ āha "bahū devā manussā ca maṅgalāni acintayuṁ ākaṅkhamānā sotthānaṁ, attano sotthibhāvaṁ icchantā, brūhi maṅgalamuttamaṁ, tesaṁ devānaṁ anumatiyā manussānañca anuggahena mayā puṭṭho samāno yaṁ sabbesameva amhākaṁ ekantahitasukhāvahanato uttamaṁ maṅgalaṁ, taṁ no anukampaṁ upādāya brūhi Bhagavā"ti.

<sup>1.</sup> Khu 8. 92, 225 pitthesu atthato samānam.

<sup>2.</sup> Maṅgalanti maṅganti (Sī), maṅgalānīti mahanti (Ka)

<sup>3.</sup> Dhammānam atthinoti (Sī)

<sup>4.</sup> Anupadavannanā (Sī)

262. Evametam devaputtassa vacanam sutvā Bhagavā "asevanā ca bālānan"ti gāthamāha. Tattha asevanāti abhajanā apayirupāsanā. Bālānanti balanti assasantīti bālā, assasitapassasitamattena jīvanti, na paññājīvitenāti adhippāyo. Tesam bālānam. Paṇḍitānanti paṇḍantīti¹ paṇḍitā, sandiṭṭhikasamparāyikesu atthesu ñāṇagatiyā gacchantīti adhippāyo. Tesam paṇḍitānam. Sevanāti bhajanā payirupāsanā tamsahāyatā tamsampavankatā. Pūjāti sakkāragarukāramānanavandanā. Pūjaneyyānanti pūjārahānam. Etam maṅgalamuttamanti yā ca bālānam asevanā, yā ca paṇḍitānam sevanā, yā ca pūjaneyyānam pūjā, tam sabbam sampiṇḍetvā āha etam maṅgalamuttamanti. Yam tayā puṭṭham "brūhi maṅgalamuttaman"ti, ettha tāva etam maṅgalamuttamanti gaṇhāhīti vuttam hoti. Ayametissā gāthāya padavaṇṇanā.

Atthavannanā panassā evam veditabbā—evametam devaputtassa vacanam sutvā Bhagavā imam gāthamāha. Tattha yasmā catubbidhā kathā pucchitakathā apucchitakathā sānusandhikathā ananusandhikathāti. Tattha "pucchāmi tam Gotama bhūripañña, kathamkaro sāvako sādhu hotī"ti² ca, "katham nu tvam mārisa oghamatarī"ti<sup>3</sup> ca evamādīsu pucchitena kathitā pucchitakathā. "Yam pare sukhato āhu, tadariyā āhu dukkhato"ti evamādīsu<sup>4</sup> apucchitena attajjhāsayavaseneva kathitā apucchitakathā. Sabbāpi Buddhānam kathā "sanidānāham bhikkhave dhammam desemī"ti<sup>5</sup> vacanato sānusandhikathā. Ananusandhikathā imasmim sāsane natthi. Evametāsu kathāsu ayam devaputtena pucchitena Bhagavatā kathitattā pucchitakathā. Pucchitakathāyañca yathā cheko puriso kusalo maggassa kusalo amaggassa maggam puttho pathamam vijahitabbam ācikkhitvā pacchā gahetabbam ācikkhati "asukasmim nāma thāne dvedhāpatho hoti, tattha vāmam muñcitvā dakkhiņam gaņhathā"ti, evam sevitabbāsevitabbesu asevitabbam ācikkhitvā sevitabbam ācikkhati. Bhagavā ca maggakusalapurisasadiso. Yathāha—

"Puriso maggakusaloti kho tissa Tathāgatassetam adhivacanam Arahato Sammāsambuddhassā"ti<sup>6</sup>.

<sup>1.</sup> Pandentīti (Sī)

<sup>2.</sup> Khu 1. 335 pitthe.

<sup>3.</sup> Sam 1. 1 pitthe.

<sup>4.</sup> Khu 1. 397 pitthe.

<sup>5.</sup> Am 1. 280; Abhi 4. 407 pitthesu.

<sup>6.</sup> Sam 2. 89 pitthe.

So hi kusalo imassa lokassa, kusalo parassa lokassa, kusalo maccudheyyassa, kusalo amaccudheyyassa, kusalo māradheyyassa, kusalo amāradheyyassāti. Tasmā paṭhamaṁ asevitabbaṁ ācikkhitvā sevitabbaṁ ācikkhanto āha "asevanā ca bālānaṁ, paṇḍitānañca sevanā"ti. Vijahitabbamaggo viya hi paṭhamaṁ bālā na sevitabbā na payirupāsitabbā, tato gahetabbamaggo viya paṇḍitā sevitabbā payirupāsitabbāti.

Kasmā pana Bhagavatā maṅgalaṁ kathentena paṭhamaṁ bālānaṁ asevanā paṇḍitānañca sevanā kathitāti? Vuccate—yasmā imaṁ diṭṭhādīsu maṅgaladiṭṭhiṁ bālasevanāya devamanussā gaṇhiṁsu, sā ca amaṅgalaṁ, tasmā nesaṁ taṁ idhalokatthaparalokatthabhañjakaṁ akalyāṇamittasaṁsaggaṁ garahantena ubhayalokatthasādhakañca kalyāṇamittasaṁsaggaṁ pasaṁsantena Bhagavatā paṭhamaṁ bālānaṁ asevanā paṇḍitānañca sevanā kathitāti.

Tattha **bālā** nāma ye keci pāṇātipātādi-akusalakammapathasamannāgatā sattā. Te tīhākārehi jānitabbā. Yathāha "tīṇimāni bhikkhave bālassa bālalakkhaṇānī"ti suttaṁ¹. Apica Pūraṇakassapādayo cha satthāro Devadattakokālikakaṭamodakatissa²

Khaṇḍadeviyāputtasamuddadattaciñcamāṇavikādayo atītakāle ca dīghavidassa bhātāti ime aññe ca evarūpā sattā bālāti veditabbā.

Te aggipadittamiva aṅgāraṁ attanā duggahitena attānañca attano vacanakārake ca vināsenti, yathā dīghavidassa bhātā catubuddhantaraṁ saṭṭhiyojanamattena attabhāvena uttāno patito mahāniraye paccati, yathā ca tassa diṭṭhiṁ abhirucikāni³ pañca kulasatāni tasseva sahabyataṁ upapannāni niraye paccanti. Vuttaṁ hetaṁ—

"Seyyathāpi bhikkhave naļāgārā vā tiņāgārā vā aggi mutto kūṭāgārānipi ḍahati ullittāvalittāni nivātāni phusitaggaļāni pihitavātapānāni, evameva kho bhikkhave yāni

<sup>1.</sup> Am 1. 100; Ma 3. 201 pitthesu.

<sup>3.</sup> Abhiruciya tāni (Sī), abhirucitāni (Syā)

<sup>2. ...</sup>kaṭamorakatissa (Sī, Syā)

kānici bhayāni uppajjanti, sabbāni tāni bālato uppajjanti no paṇḍitato. Ye keci upaddavā uppajjanti -pa- ye keci upasaggā -pa- no paṇḍitato. Iti kho bhikkhave sappaṭibhayo bālo, appaṭibhayo paṇḍito. Sa-upaddavo bālo, anupaddavo paṇḍito. Sa-upasaggo bālo, anupasaggo paṇḍito"ti¹.

Apica pūtimacchasadiso bālo, pūtimacchabandhapattapuṭasadiso hoti tadupasevī, chaḍḍanīyataṁ jigucchanīyatañca āpajjati viññūnaṁ.

Vuttañcetam—

"Pūtimaccham kusaggena, yo naro upanayhati. Kusāpi pūtī vāyanti, evam bālūpasevanā"ti<sup>2</sup>.

Akittipandito cāpi Sakkena Devānamindena vare diyyamāne evamāha—

"Bālam na passe na suņe, na ca bālena samvase.

Bālenallāpasallāpam, na kare na ca rocaye.

Kinnu te akaram bālo, vada kassapa kāraņam.

Kena kassapa bālassa, dassanam nābhikankhasi.

Anayam nayati dummedho, adhurāyam niyuñjati.

Dunnayo seyyaso hoti, sammā vutto pakuppati.

Vinayam so na jānāti, sādhu tassa adassanan"ti3.

Evam Bhagavā sabbākārena bālūpasevanam garahanto bālānam asevanam "mangalan"ti vatvā idāni paṇḍitasevanam pasamsanto "paṇḍitānañca sevanā mangalan"ti āha. Tattha **paṇḍitā** nāma ye keci pāṇātipātāveramaṇi-ādidasakusalakammapathasamannāgatā sattā. Te tīhākārehi jānitabbā. Yathāha "tīṇimāni bhikkhave paṇḍitassa paṇḍitalakkhaṇānī"ti<sup>4</sup> suttam. Apica Buddhapaccekabuddha-asītimahāsāvakā aññe ca Tathāgatassa sāvakā sunettamahāgovindavidhurasarabhaṅgamahosadhasutasomanimirāja-

sunettamahāgovindavidhurasarabhaṅgamahosadhasutasomanimirāja-ayogharakumāra-akittipaṇḍitādayo ca paṇḍitāti veditabbā.

<sup>1.</sup> Am 1. 99 pitthe.

<sup>2.</sup> Khu 1. 241; Khu 5. 330; Khu 6. 265 piṭṭhesu.

<sup>3.</sup> Khu 5. 267 pitthe.

<sup>4.</sup> Am 1. 101; Ma 3. 208 pitthesu.

Te bhaye viya rakkhā, andhakāre viya padīpo, khuppipāsādidukkhābhibhave viya annapānādipaṭilābho, attano vacanakarānam sabbabhaya-upaddavūpasaggaviddhamsanasamatthā honti. Tathā hi Tathāgatam āgamma asankhyeyyā aparimāṇā devamanussā āsavakkhayam pattā, brahmaloke patiṭṭhitā, devaloke patiṭṭhitā, sugatiloke uppannā. Sāriputtatthere cittam pasādetvā catūhi paccayehi theram upaṭṭhahitvā asīti kulasahassāni sagge nibbattāni. Tathā Mahāmoggallānamahākassapappabhutīsu sabbamahāsāvakesu, sunettassa satthuno sāvakā appekacce brahmaloke uppajjimsu, appekacce Paranimmitavasavattīnam devānam sahabyatam -pa- appekacce gahapatimahāsālakulānam sahabyatam upapajjimsu. Vuttañcetam—

"Natthi bhikkhave paṇḍitato bhayam, natthi paṇḍitato upaddavo, natthi paṇḍitato upasaggo"ti¹.

Apica tagaramālādigandhabhaṇḍasadiso paṇḍito, tagaramālādigandhabhaṇḍapaliveṭhanapattasadiso hoti tadupasevī, bhāvanīyatam manuññatañca āpajjati viññūnam. Vuttañcetam—

> "Tagarañca palāsena, yo naro upanayhati. Pattāpi surabhī vāyanti, evam dhīrūpasevanā"ti<sup>2</sup>.

Akittipaņdito cāpi Sakkena Devānamindena vare diyyamāne evamāha—

"Dhīram passe suņe dhīram, dhīrena saha samvase. Dhīrena'llāpasallāpam, tam kare tanca rocaye.

Kinnu te akaram dhīro, vada Kassapa kāraṇam. Kena Kassapa dhīrassa, dassanam abhikamkhasi.

Nayam nayati medhāvī, adhurāyam na yuñjati. Sunayo seyyaso hoti, sammā vutto na kuppati. Vinayam so pajānāti, sādhu tena samāgamo"ti<sup>3</sup>.

Evam Bhagavā sabbākārena paṇḍitasevanam pasamsanto paṇḍitānam sevanam "maṅgalan"ti vatvā idāni tāya bālānam asevanāya

<sup>1.</sup> Am 1. 100 pitthe.

<sup>2.</sup> Khu 1. 241; Khu 5. 330; Khu 6. 265 pitthesu.

<sup>3.</sup> Khu 5. 267 pitthe.

paṇḍitānaṁ sevanāya ca anupubbena pūjaneyyabhāvaṁ upagatānaṁ pūjaṁ pasaṁsanto "pūjā ca pūjaneyyānaṁ etaṁ maṅgalamuttaman"ti āha. Tattha pūjaneyyā nāma sabbadosavirahitattā sabbaguṇasamannāgatattā ca Buddhā Bhagavanto, tato pacchā Paccekabuddhā ariyasāvakā ca. Tesañhi pūjā appakāpi dīgharattaṁ hitāya sukhāya hoti, Sumanamālākāramallikādayo cettha nidassanaṁ.

Tatthekam nidassanamattam bhaṇāma—Bhagavā kira ekadivasam pubbaṇhasamayam nivāsetvā pattacīvaramādāya Rājagaham piṇḍāya pāvisi, atha kho Sumanamālākāro rañño Māgadhassa seniyassa Bimbisārassa pupphāni gahetvā gacchanto addasa Bhagavantam nagaradvāram anuppattam pāsādikam pasādanīyam dvattimsamahāpurisalakkhaṇāsītānubyañjanapaṭimaṇḍitam Buddhasiriyā jalantam. Disvānassa etadahosi "rājā pupphāni gahetvā satam vā sahassam vā dadevva tañca idhalokamattameva sukham bhayevva Bhagavato pana

jalantam. Disvānassa etadahosi "rājā pupphāni gahetvā satam vā sahassam vā dadeyya, tañca idhalokamattameva sukham bhaveyya. Bhagavato pana pūjā appameyya-asankhyeyyaphalā dīgharattam hitasukhāvahā hoti, handāham imehi pupphehi Bhagavantam pūjemī"ti pasannacitto ekam pupphamuṭṭhim gahetvā Bhagavato paṭimukham khipi, pupphāni ākāsena gantvā Bhagavato upari mālāvitānam hutvā aṭṭhamsu. Mālākāro tam ānubhāvam disvā pasannataracitto puna ekam pupphamuṭṭhim khipi, tāni gantvā mālākancuko hutvā aṭṭhamsu. Evam aṭṭha pupphamuṭṭhiyo khipi, tāni gantvā pupphakūṭāgāram hutvā aṭṭhamsu. Bhagavā antokūṭāgāre viya ahosi, mahājanakāyo sannipati. Bhagavā mālākāram passanto sitam pātvākāsi, Ānandatthero "na Buddhā ahetu appaccayā sitam pātukarontī"ti sitakāraṇam pucchi. Bhagavā āha "eso Ānanda mālākāro imissā pūjāya ānubhāvena satasahassakappe devesu ca manussesu ca samsaritvā pariyosāne Sumanissaro¹ nāma Paccekabuddho bhavissatī"ti. Vacanapariyosāne ca dhammadesanattham imam gātham abhāsi—

"Tañca kammaṁ kataṁ sādhu, yaṁ katvā nānutappati. Yassa patīto Sumano, vipākaṁ paṭisevatī"ti².

Gāthāpariyosāne caturāsītiyā pāṇasahassānaṁ dhammābhisamayo ahosi, evaṁ appakāpi tesaṁ pūjā dīgharattaṁ hitāya

sukhāya hotīti veditabbā. Sā ca āmisapūjāva, ko pana vādo paṭipattipūjāya. Yato ye kulaputtā saraṇagamanena sikkhāpadapaṭiggahaṇena uposathaṅgasamādānena catupārisuddhisīlādīhi ca attano guṇehi Bhagavantaṁ pūjenti, ko tesaṁ pūjāya phalaṁ vaṇṇayissati. Te hi Tathāgataṁ paramāya pūjāya pūjentīti vuttā. Yathāha—

"Yo kho Ānanda bhikkhu vā bhikkhunī vā upāsako vā upāsikā vā dhammānudhammapaṭipanno viharati sāmīcippaṭipanno anudhammacārī, so Tathāgataṁ sakkaroti garuṁ karoti māneti pūjeti apaciyati paramāya pūjāyā"ti¹.

Etenānusārena Paccekabuddha-ariyasāvakānampi pūjāya hitasukhāvahatā veditabbā.

Apica gahaṭṭhānaṁ kaniṭṭhassa jeṭṭho bhātāpi bhaginīpi pūjaneyyā, puttassa mātāpitaro, kulavadhūnaṁ sāmikasassusasurāti evampettha pūjaneyyā veditabbā. Etesampi hi pūjā kusaladhammasaṅkhātattā āyuādivaḍḍhihetuttā ca maṅgalameva. Vuttaṁ hetaṁ—

"Te matteyyā bhavissanti petteyyā sāmaññā brahmaññā kule jeṭṭhāpacāyino, idam kusalam dhammam samādāya vattissanti. Te tesam kusalānam dhammānam samādānahetu āyunāpi vaḍḍhissanti, vaṇṇenapi vaddhissantī"ti-ādi².

Evametissā gāthāya bālānaṁ asevanā, paṇḍitānaṁ sevanā, pūjaneyyānaṁ pūjāti tīṇi maṅgalāni vuttāni. Tattha bālānaṁ asevanā bālasevanapaccayabhayādiparittāṇena³ ubhayalokahitahetuttā, paṇḍitānaṁ sevanā pūjaneyyānaṁ pūjā ca tāsaṁ Phalavibhūtivaṇṇanāyaṁ vuttanayeneva nibbānasugatihetuttā "maṅgalan"ti veditabbā. Ito paraṁ tu mātikaṁ adassetvā eva yaṁ yattha maṅgalaṁ, taṁ vavatthapessāma, tassa ca maṅgalattaṁ vibhāvayissāmāti.

Niţţhitā asevanā ca bālānanti imissā gāthāya atthavaṇṇanā.

<sup>1.</sup> Dī 2. 114 pitthe.

<sup>2.</sup> Dī 3. 61 pitthe.

<sup>3.</sup> Bālasevanapaccayabhayānam parittāṇena (Sī), bālasevanapaccayā bhayādiparittāṇena (Syā), bālasevanapaccayā uppannabhayādīnam parittāṇena (Ka)

263. Evam Bhagavā "brūhi mangalamuttaman"ti ekam ajjhesitopi appam yācito bahudāyako uļārapuriso viya ekāya gāthāya tīņi mangalāni vatvā tato uttaripi devatānam sotukāmatāya mangalānanca atthitāya yesam yesam yam yam anukūlam, te te satte tattha tattha mangale niyojetukāmatāya ca "patirūpadesavāso cā"ti-ādīhi gāthāhi punapi anekāni mangalāni vattumāraddho.

Tattha paṭhamagāthāya tāva **patirūpo**ti anucchaviko. **Deso**ti gāmopi nigamopi nagarampi janapadopi yo koci sattānam nivāsokāso. **Vāso**ti tattha nivāso. **Pubbe**ti purā atītāsu jātīsu. **Katapuññatā**ti upacitakusalatā. **Attā**ti cittam vuccati, sakalo vā attabhāvo. **Sammāpaṇidhī**ti tassa attano sammā paṇidhānam niyuñjanam, ṭhapananti vuttam hoti. Sesam vuttanayamevāti ayamettha padavaṇṇanā.

Atthavaṇṇanā pana evam veditabbā—patirūpadeso<sup>1</sup> nāma yattha catasso parisā viharanti, dānādīni puññakiriyāvatthūni vattanti, navaṅgam Satthu sāsanam dippati. Tattha nivāso sattānam puññakiriyāya paccayattā "maṅgalan"ti vuccati. Sīhaļadīpapaviṭṭhakevaṭṭādayo cettha nidassanam.

Aparo nayo—patirūpadeso¹ nāma Bhagavato Bodhimaṇḍappadeso, dhammacakkappavattitappadeso, dvādasayojanāya parisāya majjhe sabbatitthiyamataṁ² bhinditvā yamakapāṭihāriyadassitakaṇḍambarukkhamūlappadeso, devorohanappadeso, yo vā panaññopi Sāvatthirājagahādibuddhādivāsappadeso. Tattha nivāso sattānaṁ cha-anuttariyapaṭilābhapaccayato "maṅgalan"ti vuccati.

Aparo nayo—puratthimāya disāya Gajaṅgalaṁ nāma nigamo, tassa aparena mahāsālā, tato paraṁ paccantimā janapadā, orato majjhe. Dakkhiṇapuratthimāya disāya Sallavatī nāma nadī, tato paraṁ paccantimā janapadā, orato majjhe. Dakkhiṇāya disāya Setakaṇṇikaṁ nāma nigamo, tato paraṁ paccantimā janapadā, orato majjhe. Pacchimāya disāya Thūṇaṁ nāma brāhmaṇagāmo, tato paraṁ paccantimā janapadā, orato majjhe. Uttarāya disāya Usiraddhajo nāma pabbato, tato paraṁ paccantimā

<sup>1.</sup> Patirūpadesavāso (Sī, Ka) 2. Sabbatitthiyamadam (Syā), sabbatitthiyamānam (Ka)

janapadā, orato majjhe<sup>1</sup>. Ayam Majjhimappadeso āyāmena tīņi yojanasatāni, vitthārena aḍḍhateyyāni, parikkhepena navayojanasatāni honti, eso patirūpadeso nāma.

Ettha catunnam mahādīpānam dvisahassānam parittadīpānanca issariyādhipaccakārakā cakkavattī uppajjanti, ekam asankhyeyyam kappasatasahassanca pāramiyo pūretvā Sāriputtamahāmoggallānādayo mahāsāvakā uppajjanti, dve asankhyeyyāni kappasatasahassanca pāramiyo pūretvā Paccekabuddhā, cattāri aṭṭha soļasa vā asankhyeyyāni kappasatasahassanca pāramiyo pūretvā Sammāsambuddhā ca uppajjanti. Tattha sattā cakkavattiranno ovādam gahetvā pancasu sīlesu patiṭṭhāya saggaparāyaṇā honti, tathā Paccekabuddhānam ovāde patiṭṭhāya. Sammāsambuddhabuddhasāvakānam pana ovāde patiṭṭhāya saggaparāyaṇā nibbānaparāyaṇā ca honti. Tasmā tattha vāso imāsam sampattīnam paccayato "mangalan"ti vuccati.

Pubbe katapuññatā nāma atītajātiyam Buddhapaccekabuddhakhīṇāsave ārabbha upacitakusalatā, sāpi maṅgalam. Kasmā? Buddhapaccekabuddhe sammukhato dassetvā<sup>2</sup> Buddhānam vā Buddhasāvakānam vā sammukhā sutāya catuppadikāyapi gāthāya pariyosāne arahattam pāpetīti katvā<sup>3</sup>. Yo ca manusso pubbe katādhikāro ussannakusalamūlo hoti, so teneva kusalamūlena vipassanam uppādetvā āsavakkhayam pāpuṇāti yathā rājā Mahākappino aggamahesī ca. Tena vuttam "pubbe ca katapuññatā maṅgalan"ti.

Attasammāpaṇidhi nāma idhekacco attānaṁ dussīlaṁ sīle patiṭṭhāpeti, assaddhaṁ saddhāsampadāya patiṭṭhāpeti, macchariṁ cāgasampadāya patiṭṭhāpeti. Ayaṁ vuccati "attasammāpaṇidhī"ti. Eso ca maṅgalaṁ. Kasmā?

 $Dit \underline{t} had hammika sampar \overline{a} yika verappah \overline{a} navividh \overline{a} nisa \dot{m} s \overline{a} dhiga mahetutoti.$ 

<sup>1.</sup> Vi 3. 287 pitthe.

<sup>2.</sup> Buddhapaccekabuddhasammukhato dassetvā (Syā), Buddhapaccekabuddhe sammukhā disvā (Ka)

<sup>3.</sup> Pāpanato (Sī)

Evam imissāpi gāthāya patirūpadesavāso, pubbe ca katapuññatā, attasammāpaṇidhīti tīṇiyeva maṅgalāni vuttāni, maṅgalattañca nesaṁ tattha tattha vibhāvitamevāti.

Nitthitā patirūpadesavāso cāti imissā gāthāya atthavaņņanā.

264. Idāni **bāhusaccañcā**ti ettha **bāhusaccan**ti bahussutabhāvo. **Sippan**ti yamkiñci hatthakosallam. **Vinayo**ti kāyavācācittavinayanam. **Susikkhito**ti suṭṭhu sikkhito. **Subhāsitā**ti suṭṭhu bhāsitā. **Yā**ti aniyamaniddeso. **Vācā**ti girā byappatho. Sesam vuttanayamevāti. Ayamettha padavaṇṇanā.

Atthavaṇṇanā pana evaṁ veditabbā—bāhusaccaṁ nāma yaṁ taṁ "sutadharo hoti sutasannicayo"ti¹ ca "idha bhikkhave ekaccassa puggalassa bahukaṁ sutaṁ hoti suttaṁ geyyaṁ veyyākaraṇan"ti² ca evamādinā nayena satthusāsanadharattaṁ vaṇṇitaṁ, taṁ akusalappahānakusalādhigamahetuto anupubbena paramatthasaccasacchikiriyahetuto ca "maṅgalan"ti vuccati. Vuttañhetaṁ Bhagavatā—

"Sutavā ca kho bhikkhave ariyasāvako akusalam pajahati, kusalam bhāveti, sāvajjam pajahati, anavajjam bhāveti, suddhamattānam pariharatī"ti<sup>3</sup>.

Aparampi vuttam—

"Dhatānam dhammānam atthamupaparikkhati, attham upaparikkhato dhammā nijjhānam khamanti, dhammanijjhānakkhantiyā sati chando jāyati, chandajāto ussahati, ussahanto tulayati, tulayanto padahati, padahanto kāyena ceva paramatthasaccam sacchikaroti, paññāya ca ativijjha passatī"ti<sup>4</sup>.

Apica agārikabāhusaccampi yam anavajjam, tam ubhayalokahitasukhāvahanato "mangalan"ti veditabbam.

<sup>1.</sup> Ma 1. 277; Am 1. 331 pitthesu.

<sup>3.</sup> Am 2. 480 pitthe.

<sup>2.</sup> Am 1. 313 pitthe.

<sup>4.</sup> Ma 2. 385 pitthe.

Sippaṁ nāma agārikasippañca anagārikasippañca. Tattha agārikasippaṁ nāma yaṁ parūparodhavirahitaṁ¹ akusalavivajjitaṁ maṇikārasuvaṇṇakārakammādi, taṁ idhalokatthāvahanato maṅgalaṁ. Anagārikasippaṁ nāma cīvaravicāraṇasibbanādi samaṇaparikkhārābhisaṅkharaṇaṁ, yaṁ taṁ "idha bhikkhave bhikkhu yāni tāni sabrahmacārīnaṁ uccāvacāni kiṁ karaṇīyāni, tattha dakkho hotī"tiādinā² nayena tattha tattha saṁvaṇṇitaṁ, yaṁ "nāthakaraṇo dhammo"ti² ca vuttaṁ, taṁ attano ca paresañca ubhayalokahitasukhāvahanato "maṅgalan"ti veditabbaṁ.

Vinayo nāma agārikavinayo ca anagārikavinayo ca. Tattha agārikavinayo nāma dasa-akusalakammapathaviramaṇam, so tattha asamkilesāpajjanena ācāraguṇavavatthānena ca susikkhito ubhayalokahitasukhāvahanato maṅgalam. Anagārikavinayo nāma sattāpattikkhandhe anāpajjanam, sopi vuttanayeneva susikkhito. Catupārisuddhisīlam vā anagārikavinayo. So yathā tattha patiṭṭhāya arahattam pāpuṇāti, evam sikkhanena susikkhito lokiyalokuttarasukhādhigamahetuto "maṅgalan"ti veditabbo.

**Subhāsitā vācā** nāma musāvādādidosavirahitā vācā. Yathāha "catūhi bhikkhave aṅgehi samannāgatā vācā subhāsitā hotī"ti. Asamphappalāpā vācā<sup>3</sup> eva vā subhāsitā. Yathāha—

"Subhāsitam uttamamāhu santo, Dhammam bhaṇe nādhammam tam dutiyam. Piyam bhaṇe nāppiyam tam tatiyam, Saccam bhaṇe nālikam tam catutthan"ti<sup>4</sup>.

Ayampi ubhayalokahitasukhāvahanato "maṅgalan"ti veditabbā. Yasmā ca ayaṁ vinayapariyāpannā eva, tasmā vinayaggahaṇena etaṁ asaṅgaṇhitvā vinayo saṅgahetabbo. Athavā kiṁ iminā parissamena, paresaṁ dhammadesanāvācā idha "subhāsitā vācā"ti veditabbā.

<sup>1.</sup> Parapānūparodhavirahitam (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Dī 3. 222, 256; Am 3. 275 pitthesu.

<sup>3.</sup> Susaññatavācā (Sī)

<sup>4.</sup> Sam 1. 190; Khu 1. 344 piţthesu.

Sā hi yathā patirūpadesavāso, evam sattānam ubhayalokahitasukhanibbānādhigamapaccayato "mangalan"ti vuccati. Āha ca—

"Yam Buddho bhāsati vācam, khemam nibbānapattiyā. Dukkhassantakiriyāya, sā ve vācānamuttamā"ti<sup>1</sup>.

Evam imissā gāthāya bāhusaccam, sippam, vinayo susikkhito, subhāsitā vācāti cattāri maṅgalāni vuttāni, maṅgalattañca nesam tattha tattha vibhāvitamevāti.

Nitthitā bāhusaccañcāti imissā gāthāya atthavannanā.

265. Idāni **mātāpitu-upaṭṭhānan**ti ettha mātu ca pitu cāti **mātāpitu. Upaṭṭhānan**ti upaṭṭhahanam. Puttānanca dārānancāti **puttadārassa.** Saṅgaṇhanam **saṅgaho.** Na ākulā **anākulā.** Kammāni eva **kammantā.** Sesam vuttanayamevāti ayam padavaṇṇanā.

Atthavaṇṇanā pana evaṁ veditabbā—**mātā** nāma janikā vuccati, tathā **pitā. Upaṭṭhānaṁ** nāma pādadhovanasambāhana-ucchādananhāpanehi catupaccayasampadānena ca upakārakaraṇaṁ. Tattha yasmā mātāpitaro bahūpakārā puttānaṁ atthakāmā anukampakā, yaṁ puttake bahi kīļitvā paṁsumakkhitasarīrake āgate disvā paṁsukaṁ puñchitvā matthakaṁ upasiṅghāyantā paricumbantā ca sinehaṁ uppādenti, vassasatampi mātāpitaro sīsena pariharantā puttā tesaṁ paṭikāraṁ kātuṁ asamatthā. Yasmā ca te āpādakā posakā imassa lokassa dassetāro brahmasammatā pubbācariyasammatā, tasmā tesaṁ upaṭṭhānaṁ idha pasaṁsaṁ pecca saggasukhañca āvahati, tena "maṅgalan"ti vuccati. Vuttañhetaṁ Bhagavatā—

"Brahmāti mātāpitaro, pubbācariyāti vuccare. Āhuneyyā ca puttānam, pajāya anukampakā.

Tasmā hi ne namasseyya, sakkareyya ca paṇḍito. Annena atha pānena, vatthena sayanena ca. Ucchādanena nhāpanena, pādānaṁ dhovanena ca. Tāya naṁ pāricariyāya, mātāpitūsu paṇḍitā. Idheva naṁ pasaṁsanti, pecca sagge pamodatī"ti¹.

Aparo nayo—upaṭṭhānaṁ nāma bharaṇakiccakaraṇakulavaṁsaṭṭhapanādipañcavidhaṁ, taṁ pāpanivāraṇādipañcavidhadiṭṭhadhammikahitahetuto "maṅgalan"ti veditabbaṁ. Vuttañhetaṁ Bhagavatā—

"Pañcahi kho gahapatiputta ṭhānehi puttena puratthimā disā mātāpitaro paccupaṭṭhātabbā 'bhato ne bharissāmi, kiccaṁ nesaṁ karissāmi, kulavaṁsaṁ ṭhapessāmi, dāyajjaṁ paṭipajjissāmi², atha vā pana petānaṁ kālakatānaṁ dakkhiṇaṁ anuppadassāmī'ti. Imehi kho gahapatiputta pañcahi ṭhānehi puttena puratthimā disā mātāpitaro paccupaṭṭhitā pañcahi ṭhānehi puttaṁ anukampanti, pāpā nivārenti, kalyāṇe nivesenti, sippaṁ sikkhāpenti, patirūpena dārena saṁyojenti, samaye dāyajjaṁ niyyādentī"ti³.

Apica yo mātāpitaro tīsu vatthūsu pasāduppādanena sīlasamādāpanena pabbajjāya vā upaṭṭhahati, ayaṁ mātāpitu-upaṭṭhākānaṁ aggo, tassa taṁ mātāpitu-upaṭṭhānaṁ mātāpitūhi katassa upakārassa paccupakārabhūtaṁ anekesaṁ diṭṭhadhammikānaṁ samparāyikānañca atthānaṁ padaṭṭhānato "maṅgalan"ti vuccati.

Puttadārassāti ettha attanā janitā puttāpi<sup>4</sup> dhītaropi "puttā"tveva saṅkhyaṁ gacchanti. Dārāti vīsatiyā bhariyānaṁ yā kāci bhariyā. Puttā ca dārā ca puttadāraṁ, tassa puttadārassa. Saṅgahoti sammānanādīhi upakārakaraṇaṁ. Taṁ susaṁvihitakammantatādidiṭṭhadhammikahitahetuto "maṅgalan"ti veditabbaṁ. Vuttañhetaṁ Bhagavatā "pacchimā disā puttadārā veditabbā"ti<sup>5</sup> ettha udditthaṁ puttadāraṁ bhariyāsaddena saṅganhitvā—

<sup>1.</sup> Am 1. 131; Khu 1. 269; Khu 6. 82 pitthesu.

<sup>2.</sup> Patipajjāmi (Syā)

<sup>3.</sup> Dī 3. 154 pitthe.

<sup>4.</sup> Attano jātā puttāpi (Sī), attano jātaputtāpi (Syā, Ka)

<sup>5.</sup> Dī 3. 154 piṭṭhādīsu.

"Pañcahi kho gahapatiputta ṭhānehi sāmikena pacchimā disā bhariyā paccupaṭṭhātabbā, sammānanāya anavamānanāya anaticariyāya issariyavossaggena alaṅkārānuppadānena. Imehi kho gahapatiputta pañcahi ṭhānehi sāmikena pacchimā disā bhariyā paccupaṭṭhitā pañcahi ṭhānehi sāmikaṁ anukampati, susaṁvihitakammantā ca hoti, saṅgahitaparijanā ca, anaticārinī ca, sambhataṁ ca anurakkhati, dakkhā ca hoti analasā sabbakiccesū"ti¹.

Ayam vā aparo nayo—**Saṅgaho**ti dhammikāhi dānapiyavāca-atthacariyāhi saṅgaṇhanam. Seyyathidam? Uposathadivasesu paribbayadānam, nakkhattadivasesu nakkhattadassāpanam, maṅgaladivasesu maṅgalakaraṇam, diṭṭhadhammikasamparāyikesu atthesu ovādānusāsananti. Tam vuttanayeneva diṭṭhadhammikahitahetuto samparāyikahitahetuto devatāhipi namassanīyabhāvahetuto ca "maṅgalan"ti veditabbam. Yathāha Sakko Devānamindo—

"Ye gahaṭṭhā puññakarā, sīlavanto upāsakā. Dhammena dāram posenti, te namassāmi mātalī"ti².

Anākulā kammantā nāma kālaññutāya patirūpakāritāya analasatāya uṭṭhānavīriyasampadāya abyasanīyatāya ca kālātikkamana-appatirūpakaraṇākaraṇasithilakaraṇādi-ākulabhāvavirahitā kasigorakkhavaṇijjādayo kammantā. Ete attano vā puttadārassa vā dāsakammakarānam vā byattatāya evam payojitā diṭṭheva dhamme dhanadhaññavuḍḍhipaṭilābhahetuto "maṅgalan"ti vuttā. Vuttañcetam Bhagavatā—

"Patirūpakārī dhuravā, uṭṭhātā vindate dhananti3 ca.

Na divā soppasīlena, rattimuṭṭhānadessinā<sup>4</sup>. Niccaṁ mattena soṇḍena, sakkā āvasituṁ gharaṁ.

Atisītam ati-unham, atisāyamidam ahu. Iti vissatthakammante, atthā accenti mānave.

<sup>1.</sup> Dī 3. 154 piṭṭhādīsu. 2. Saṁ 1. 236 piṭṭhe. 3. Khu 1. 307; Saṁ 1. 217 piṭṭhesu.

<sup>4.</sup> Rattinuṭṭhānadassinā (Sī), rattim uṭṭhānadessinā (Syā)

Yodha sītañca uṇhañca, tiṇā bhiyyo na maññati. Karaṁ purisakiccāni, so sukhā na vihāyatī"ti¹ ca.

"Bhoge samharamānassa, bhamarasseva irīyato. Bhogā sannicayam yanti, vammikovūpacīyatī"ti² ca evamādi.

Evam imissāpi gāthāya mātupaṭṭhānam, pitupaṭṭhānam, puttadārassa saṅgaho, anākulā ca kammantāti cattāri maṅgalāni vuttāni, puttadārassa saṅgaham vā dvidhā katvā pañca, mātāpitu-upaṭṭhānam vā ekameva katvā tīṇi. Maṅgalattañca nesam tattha tattha vibhāvitamevāti.

Nitthitā mātāpitu-upaṭṭhānanti imissā gāthāya atthavaṇṇanā.

266. Idāni dānañcāti ettha dīyate imināti dānam, attano santakam parassa paṭipādīyatīti vuttam hoti. Dhammassa cariyā, dhammā vā anapetā cariyā dhammacariyā. Ñāyante "amhākam ime"ti ñātakā. Na avajjāni anavajjāni, aninditāni agarahitānīti vuttam hoti. Sesam vuttanayamevāti ayam padavaṇṇanā.

Atthavaṇṇanā pana evaṁ veditabbā—dānaṁ nāma paraṁ uddissa subuddhipubbikā annādidasadānavatthupariccāgacetanā, taṁsampayutto vā alobho. Alobhena hi taṁ vatthuṁ parassa paṭipādeti. Tena vuttaṁ "dīyate imināti dānan"ti. Taṁ bahujanapiyamanāpatādīnaṁ diṭṭhadhammikasamparāyikānaṁ phalavisesānaṁ adhigamahetuto "maṅgalan"ti vuttaṁ. "Dāyako sīha dānapati bahuno janassa piyo hoti manāpo"ti evamādīni cettha suttāni³ anussaritabbāni.

Aparo nayo—dānam nāma duvidham āmisadānanca dhammadānanca. Tattha āmisadānam vuttappakārameva.

 $Idhaloka paraloka dukkhakkhaya sukh \bar{a}vahas sa\ pana$ 

Sammāsambuddhappaveditassa dhammassa paresam hitakāmatāya desanā dhammadānam. imesanca dvinnam dānānam etadeva aggam. Yathāha—

"Sabbadānam dhammadānam jināti, Sabbarasam dhammaraso jināti. Sabbaratim dhammaratī jināti, Tanhakkhayo sabbadukkham jinātī"ti<sup>1</sup>.

Tattha āmisadānassa maṅgalattaṁ vuttameva. Dhammadānaṁ pana yasmā atthapaṭisaṁveditādīnaṁ guṇānaṁ padaṭṭhānaṁ, tasmā "maṅgalan"ti vuccati. Vuttaṁ hetaṁ Bhagavatā—

"Yathā yathā bhikkhave bhikkhu yathāsutaṁ yathāpariyattaṁ dhammaṁ vitthārena paresaṁ deseti, tathā tathā so tasmiṁ dhamme atthapaṭisaṁvedī ca hoti dhammapaṭisaṁvedī cā"ti evamādi².

**Dhammacariyā** nāma dasakusalakammapathacariyā. Yathāha "tividham kho gahapatayo kāyena dhammacariyāsamacariyā hotī"ti evamādi³. Sā panesā dhammacariyā saggalokūpapattihetuto "maṅgalan"ti veditabbā. Vuttañhetam Bhagavatā "dhammacariyāsamacariyāhetu kho gahapatayo evamidhekacce sattā kāyassa bhedā param maraṇā sugatim saggam lokam upapajjantī"ti³.

Nātakā nāma mātito vā pitito vā yāva sattamā pitāmahayugā sambandhā. Tesam bhogapārijuñnena vā byādhipārijunnena vā abhihatānam attano samīpam āgatānam yathābalam ghāsacchādanadhanadhannādīhi sangaho pasamsādīnam diṭṭhadhammikānam sugatigamanādīnanca samparāyikānam visesādhigamānam hetuto "mangalan"ti vuccati.

Anavajjāni kammāni nāma uposathaṅgasamādānaveyyāvaccakaraṇaārāmavanaropanasetukaraṇādīni kāyavacīmanosucaritakammāni. Tāni hi nānappakārahitasukhādhigamahetuto "maṅgalan"ti vuccanti. "Ṭhānaṁ kho panetaṁ visākhe vijjati yaṁ idhekacco itthī vā puriso vā aṭṭhaṅgasamannāgataṁ uposathaṁ upavasitvā kāyassa bhedā paraṁ maraṇā Cātumahārājikānaṁ devānaṁ sahabyataṁ upapajjeyyā"ti evamādīni cettha suttāni<sup>4</sup> anussaritabbāni.

<sup>1.</sup> Khu 1. 64 pitthe Dhammapade.

<sup>3.</sup> Ma 1. 357 pitthe.

<sup>2.</sup> Dī 3. 235; Am 2. 18 piţthesu.

<sup>4.</sup> Am 3. 85 pitthe.

Evam imissā gāthāya dānam, dhammacariyā, ñātakānam sangaho, anavajjāni kammānīti cattāri mangalāni vuttāni, mangalattanca nesam tattha tattha vibhāvitamevāti.

Niţthitā dānañcāti imissā gāthāya atthavannanā.

267. Idāni **āratī viratī**ti ettha **āratī**ti āramaṇam. **Viratī**ti viramaṇam, viramanti vā etāya sattāti virati. **Pāpā**ti akusalā. Madanīyaṭṭhena majjam, majjassa pānam majjapānam, tato **majjapānā**. Samyamanam **samyamo**. Appamajjanam **appamādo**. **Dhammesū**ti kusalesu. Sesam vuttanayamevāti ayam padavaṇṇanā.

Atthavaṇṇanā pana evaṁ veditabbā—ārati nāma pāpe ādīnavadassāvino manasā eva anabhirati. Virati nāma kammadvāravasena kāyavācāhi viramaṇaṁ. Sā cesā virati nāma sampattavirati samādānavirati samucchedaviratīti tividhā hoti. Tattha yā kulaputtassa attano jātiṁ vā kulaṁ vā gottaṁ vā paṭicca "na me etaṁ patirūpaṁ, yvāhaṁ imaṁ pāṇaṁ haneyyaṁ, adinnaṁ ādiyeyyan"ti-ādinā nayena sampattavatthuto virati, ayaṁ sampattavirati nāma. Sikkhāpadasamādānavasena pana pavattā samādānavirati nāma, yassā pavattito pabhuti kulaputto pāṇātipātādīni na samācarati. Ariyamaggasampayuttā samucchedavirati nāma, yassā pavattito pabhuti ariyasāvakassa pañca bhayāni verāni vūpasantāni honti. Pāpaṁ nāma yaṁ taṁ "pāṇātipāto kho gahapatiputta kammakileso adinnādānaṁ -pa- kāmesumicchācāro -pa- musāvādo"ti evaṁ vitthāretvā

"Pāṇātipāto adinnādānam, musāvādo ca vuccati. Paradāragamanañceva, nappasamsanti paṇḍitā"ti<sup>1</sup>—

evam gāthāya sangahitam kammakilesasankhātam catubbidham akusalam, tato pāpā. Sabbāpesā ārati ca virati ca diṭṭhadhammikasamparāyikabhayaverappahānādinānappakāravisesādhigama hetuto "mangalan"ti vuccati. "Pāṇātipātā paṭivirato kho gahapatiputta ariyasāvako"ti-ādīni cettha suttāni anussaritabbāni.

#### Majjapānā ca samyamo nāma pubbe

vuttasurāmerayamajjapamādaṭṭhānā veramaṇiyāvetaṁ adhivacanaṁ. Yasmā pana majjapāyī atthaṁ na jānāti, dhammaṁ na jānāti, mātupi antarāyaṁ karoti, pitu Buddhapaccekabuddhatathāgatasāvakānampi antarāyaṁ karoti, diṭṭheva dhamme garahaṁ, samparāye duggatiṁ, aparāpariyāye ummādañca pāpuṇāti. Majjapānā pana saṁyato tesaṁ dosānaṁ vūpasamaṁ tabbiparītaguṇasampadañca pāpuṇāti. Tasmā ayaṁ majjapānā saṁyamo "maṅgalan"ti veditabbo.

Kusalesu **dhammesu appamādo** nāma "kusalānam vā dhammānam bhāvanāya asakkaccakiriyatā asātaccakiriyatā anaṭṭhitakiriyatā olīnavuttitā nikkhittachandatā nikkhittadhuratā anāsevanā abhāvanā abahulīkammam anadhiṭṭhānam ananuyogo pamādo. Yo evarūpo pamādo pamajjanā pamajjitattam, ayam vuccati pamādo"ti¹ ettha vuttassa pamādassa paṭipakkhanayena atthato kusalesu dhammesu satiyā avippavāso veditabbo. So nānappakārakusalādhigamahetuto amatādhigamahetuto ca "maṅgalan"ti vuccati. Tattha "appamattassa ātāpino"ti² ca "appamādo amatapadan"ti³ ca evamādi Satthusāsanam anussaritabbam.

Evam imissā gāthāya pāpā virati, majjapānā samyamo, kusalesu dhammesu appamādoti tīņi maṅgalāni vuttāni, maṅgalattañca nesam tattha tattha vibhāvitamevāti.

Niṭṭhitā āratī viratīti imissā gāthāya atthavaṇṇanā.

268. Idāni **gāravo cā**ti ettha **gāravo**ti garubhāvo. **Nivāto**ti nīcavuttitā. **Santuṭṭhī**ti santoso. Katassa jānanatā **kataññutā. Kālenā**ti khaṇena samayena. Dhammassa savanam **dhammassavanam**. Sesam vuttanayamevāti ayam padavaṇṇanā.

Atthavaṇṇanā pana evaṁ veditabbā—**gāravo** nāma garukārapayogārahesu Buddhapaccekabuddhatathāgatasāvaka-ācariyupajjhāyamātāpitujeṭṭhabhātikabhagini-ādīsu yathānurūpaṁ garukāro garukaraṇaṁ sagāravatā. Svāyaṁ<sup>4</sup> gāravo yasmā sugatigamanādīnaṁ hetu. Yathāha—

<sup>1.</sup> Abhi 2. 363 pitthe.

<sup>3.</sup> Khu 1. 16 pitthe.

<sup>2.</sup> Ma 2. 13; Am 2. 17 pitthesu.

<sup>4.</sup> Sa cāyam (Sī)

"Garukātabbam garum karoti, mānetabbam māneti, pūjetabbam pūjeti. So tena kammena evam samattena evam samādinnena kāyassa bhedā param maraṇā sugatim saggam lokam upapajjati. No ce kāyassa bhedā -pa- upapajjati, sace manussattam āgacchati, yattha yattha paccājāyati, uccākulīno hotī"ti¹.

Yathā cāha "sattime bhikkhave aparihāniyā dhammā. Katame satta, Satthugāravatā"ti-ādi². Tasmā maṅgalanti vuccati.

Nivāto nāma nīcamanatā nivātavuttitā, yāya samannāgato puggalo nihatamāno nihatadappo pādapuñchanacoļakasamo chinnavisāņusabhasamo uddhaṭadāṭhasappasamo ca hutvā saṇho sakhilo sukhasambhāso hoti, ayam nivāto. Svāyam yasādiguṇapaṭilābhahetuto "maṅgalan"ti vuccati. Āha ca "nivātavutti atthaddho, tādiso labhate yasan"ti evamādi<sup>3</sup>.

**Santuṭṭhi** nāma itarītarapaccayasantoso, so dvādasavidho hoti. Seyyathidam? Cīvare yathālābhasantoso yathābalasantoso yathāsāruppasantosoti tividho. Evam pindapātādīsu.

Tassāyam pabhedavaṇṇanā—idha bhikkhu cīvaram labhati sundaram vā asundaram vā, so teneva yāpeti, aññam na pattheti, labhantopi na gaṇhāti, ayamassa cīvare yathālābhasantoso. Atha pana ābādhiko hoti, garum cīvaram pārupanto oṇamati vā kilamati vā. So sabhāgena bhikkhunā saddhim tam parivattetvā lahukena yāpentopi santuṭṭhova hoti, ayamassa cīvare yathābalasantoso. Aparo bhikkhu paṇītapaccayalābhī hoti, so paṭṭacīvarādīnam aññataram mahaggham cīvaram labhitvā "idam therānam cirapabbajitānam bahussutānañca anurūpan"ti tesam datvā attanā saṅkārakūṭā vā aññato vā kutoci nantakāni uccinitvā saṅghāṭim katvā dhārentopi santuṭṭhova hoti, ayamassa cīvare yathāsāruppasantoso.

Idha pana bhikkhu piṇḍapātaṁ labhati lūkhaṁ vā paṇītaṁ vā, so teneva yāpeti, aññaṁ na pattheti, labhantopi na gaṇhāti, ayamassa piṇḍapāte yathālābhasantoso. Atha pana ābādhiko hoti, lūkhaṁ piṇḍapātaṁ bhuñjitvā bāḍhaṁ rogātaṅkaṁ pāpuṇāti, so sabhāgassa bhikkhuno taṁ datvā tassa hatthato sappimadhukhīrādīni bhuñjitvā samaṇadhammaṁ karontopi santuṭṭhova hoti, ayamassa piṇḍapāte yathābalasantoso. Aparo bhikkhu paṇītaṁ piṇḍapātaṁ labhati, so "ayaṁ piṇḍapāto therānaṁ cirapabbajitānaṁ aññesañca paṇītapiṇḍapātaṁ vinā ayāpentānaṁ sabrahmacārīnaṁ anurūpo"ti tesaṁ datvā attanā piṇḍāya caritvā missakāhāraṁ bhuñjantopi santuṭṭhova hoti, ayamassa piṇḍapāte yathāsāruppasantoso.

Idha pana bhikkhuno senāsanam pāpuṇāti, so teneva santussati, puna aññam sundaratarampi pāpuṇantam na gaṇhāti, ayamassa senāsane yathālābhasantoso. Atha pana ābādhiko hoti, nivātasenāsane vasanto ativiya pittarogādīhi āturīyati, so sabhāgassa bhikkhuno tam datvā tassa pāpuṇanake savāta¹ sītalasenāsane vasitvā samaṇadhammam karontopi santuṭṭhova hoti, ayamassa senāsane yathābalasantoso. Aparo bhikkhu sundaram senāsanam pattampi na sampaṭicchati "sundarasenāsanam pamādaṭṭhānam, tatra nisinnassa thinamiddham okkamati, niddābhibhūtassa ca puna paṭibujjhato kāmavitakkā samudācarantī"ti, so tam paṭikkhipitvā abbhokāsarukkhamūlapaṇṇakuṭīsu yattha katthaci nivasantopi santuṭṭhova hoti, ayamassa senāsane yathāsāruppasantoso.

Idha pana bhikkhu bhesajjam labhati harītakam vā āmalakam vā, so teneva yāpeti, aññehi laddham sappimadhuphāṇitādimpi na pattheti, labhantopi na gaṇhāti, ayamassa gilānapaccaye yathālābhasantoso. Atha pana ābādhiko telena atthiko phāṇitam labhati, so tam sabhāgassa bhikkhuno datvā tassa hatthato telena bhesajjam katvā samaṇadhammam karontopi santuṭṭhova hoti, ayamassa gilānapaccaye yathābalasantoso. Aparo bhikkhu ekasmim bhājane

pūtimuttaharītakam ṭhapetvā ekasmim catumadhuram "gaṇhatha bhante yadicchasī"ti vuccamāno sacassa tesam dvinnam aññatarenapi byādhi vūpasammati, atha "pūtimuttaharītakam nāma Buddhādīhi vaṇṇitam, ayañca pūtimuttabhesajjam nissāya pabbajjā, tattha te yāvajīvam ussāho karaṇīyoti¹ vuttan"ti cintento catumadhurabhesajjam paṭikkhipitvā muttaharītakena bhesajjam karontopi paramasantuṭṭhova hoti, ayamassa gilānapaccaye yathāsāruppasantoso.

Evampabhedo sabbopeso santoso santuṭṭhīti vuccati. Sā atricchatāpāpicchatāmahicchatādīnam pāpadhammānam pahānādhigamahetuto sugatihetuto ariyamaggasambhārabhāvato cātuddisādibhāvahetuto ca "maṅgalan"ti veditabbā. Āha ca—

"Cātuddiso appaṭigho ca hoti, Santussamāno itarītarenā"ti evamādi<sup>2</sup>.

Kataññutā nāma appassa vā bahussa vā yena kenaci katassa upakārassa punappunam anussaraṇabhāvena jānanatā. Apica nerayikādidukkhaparittāṇato puññāni eva pāṇīnam bahūpakārāni, tato³ tesampi upakārānussaraṇatā "kataññutā"ti veditabbā. Sā sappurisehi pasamsanīyatādinānappakāravisesādhigamahetuto "maṅgalan"ti vuttā. Āha ca "dveme bhikkhave puggalā dullabhā lokasmim. Katame dve, yo ca pubbakārī, yo ca kataññū katavedī"ti⁴.

Kālena dhammassavanam nāma yasmim kāle uddhaccasahagatam cittam hoti, kāmavitakkādīnam vā aññatarena abhibhūtam, tasmim kāle tesam vinodanattham dhammassavanam. Apare āhu—pañcame pañcame divase dhammassavanam kālena dhammassavanam nāma. Yathāha āyasmā Anuruddho "pañcāhikam kho pana mayam bhante sabbarattim dhammiyā kathāya sannisīdāmā"ti<sup>5</sup>.

Apica yasmim kāle kalyāṇamitte upasaṅkamitvā sakkā hoti attano kaṅkhāpaṭivinodakaṁ dhammaṁ sotuṁ, tasmiṁ kālepi dhammassavanaṁ "kālena dhammassavanan"ti veditabbaṁ. Yathāha "te kālena kālaṁ

<sup>1.</sup> Vi 3. 133 pitthe.

<sup>2.</sup> Khu 1. 286; Khu 8. 248 pitthesu.

<sup>3.</sup> Yato (Syā)

<sup>4.</sup> Am 1. 86 pitthe.

<sup>5.</sup> Ma 1. 268; Vi 3. 499 pitthesu.

upasaṅkamitvā paripucchati paripañhatī''ti-ādi<sup>1</sup>. Tadetaṁ kālena dhammassavanaṁ nīvaraṇappahānacaturānisaṁsa-āsavakkhayādinānappakāravisesādhigamahetuto "maṅgalan''ti veditabbaṁ. Vuttañhetaṁ—

"Yasmim bhikkhave samaye ariyasāvako aṭṭhimkatvā manasi katvā sabbam cetaso samannāharitvā ohitasoto dhammam suṇāti, pañcassa nīvaraṇāni tasmim samaye na hontī"ti² ca.

"Sotānugatānam bhikkhave dhammānam -pa- suppaṭividdhānam cattāro ānisamsā pāṭikankhā"ti $^3$  ca.

"Cattārome bhikkhave dhammā kālena kālam sammā bhāviyamānā sammā anuparivattiyamānā anupubbena āsavānam khayam pāpenti. Katame cattāro, kālena dhammassavanan"ti ca evamādīni<sup>4</sup>.

Evam imissā gāthāya gāravo, nivāto, santuṭṭhi, kataññutā, kālena dhammassavananti pañca maṅgalāni vuttāni, maṅgalattañca nesam tattha tattha vibhāvitamevāti.

Nitthitā gāravo ca nivāto cāti imissā gāthāya atthavannanā.

269. Idāni **khantī cā**ti ettha khamanam **khanti.** Padakkhinaggāhitāya sukham vaco asminti suvaco, suvacassa kammam sovacassam, sovacassasa bhāvo **sovacassatā**. Kilesānam samitattā **samaṇā**. **Dassanan**ti pekkhanam. Dhammassa sākacchā **dhammasākacchā**. Sesam vuttanayamevāti ayam padavaṇṇanā.

Atthavaṇṇanā pana evam veditabbā—khanti nāma adhivāsanakkhanti, yāya samannāgato bhikkhu dasahi akkosavatthūhi akkosante, vadhabandhādīhi vā vihimsante puggale asuṇanto viya ca apassanto viya ca nibbikāro hoti khantivādī viya. Yathāha—

"Ahū atītamaddhānam, samaņo khantidīpano. Tam khantiyāyeva thitam, Kāsirājā achedayī"ti<sup>5</sup>.

<sup>1.</sup> Dī 3. 244 pitthe.

<sup>2.</sup> Sam 3. 84 pitthe.

<sup>3.</sup> Am 1. 504 pitthe.

<sup>4.</sup> Am 1. 457 pitthe.

<sup>5.</sup> Khu 5. 99 pitthe.

Bhaddakato vā manasi karoti tato uttari aparādhābhāvena āyasmā Puṇṇatthero viya. Yathāha—

"Sace mam bhante Sunāparantakā manussā akkosissanti paribhāsissanti, tattha me evam bhavissati 'bhaddakā vatime Sunāparantakā manussā, subhaddakā vatime Sunāparantakā manussā, yam me nayime pāninā pahāram dentī'ti" ādi<sup>1</sup>.

Yāya ca samannāgato isīnampi pasamsanīyo hoti. Yathāha Sarabhango isi—

"Kodham vadhitvā na kadāci socati, Makkhappahānam isayo vaṇṇayanti. Sabbesam vuttam pharusam khametha, Etam khantim uttamamāhu santo"ti<sup>2</sup>.

Devatānampi pasamsanīyo hoti. Yathāha Sakko Devānamindo—

"Yo have balavā santo, dubbalassa titikkhati. Tamāhu paramaṁ khantiṁ, niccaṁ khamati dubbalo"ti<sup>3</sup>.

Buddhānampi pasamsanīyo hoti. Yathāha Bhagavā—

"Akkosam vadhabandhañca, aduṭṭho yo titikkhati. Khantībalam balānīkam, tamaham brūmi brāhmaṇan"ti<sup>4</sup>.

Sā panesā khanti etesañca idha vaṇṇitānaṁ aññesañca guṇānaṁ adhigamahetuto "maṅgalan"ti veditabbā.

Sovacassatā nāma sahadhammikam vuccamāne vikkhepam vā tuņhībhāvam vā guņadosacintanam vā anāpajjitvā ativiya ādaranca gāravanca nīcamanatanca purakkhatvā "sādhū"ti vacanakaranatā. Sā sabrahmacārīnam santikā ovādānusāsanīpaṭilābhahetuto dosappahānaguṇādhigamahetuto ca "maṅgalan"ti vuccati.

<sup>1.</sup> Ma 3. 312; Sam 2. 286 pitthesu.

<sup>3.</sup> Sam 1. 223. 225 pitthesu.

<sup>2.</sup> Khu 6. 7 pitthe.

<sup>4.</sup> Khu 1. 70 pitthe.

#### Samanānam dassanam nāma upasamitakilesānam

bhāvitakāyavacīcittapaññānam uttamadamathasamathasamannāgatānam pabbajitānam upasankamanupatthāna-anussaranasavanadassanam, sabbampi omakadesanāya<sup>1</sup> "dassanan"ti vuttam. Tam "mangalan"ti veditabbam. Kasmā? Bahūpakārattā. Āha ca "dassanampaham bhikkhave tesam bhikkhūnam bahūpakāram vadāmī"ti-ādi<sup>2</sup>. Yato hitakāmena kulaputtena sīlavante bhikkhū gharadvāram sampatte disvā yadi deyyadhammo atthi, yathābalam deyyadhammena patimānetabbā. Yadi natthi, pañcapatitthitam katvā vanditabbā. Tasmim asampajjamāne añjalim paggahetvā namassitabbā, tasmimpi asampajjamāne pasannacittena piyacakkhūhi sampassitabbā. Evam dassanamūlakenāpi hi puññena anekāni jātisahassāni cakkhumhi rogo vā dāho vā ussadā vā pilakā vā na honti, vippasannapañcavannasassirikāni honti cakkhūni ratanavimāne ugghātitamanikavātasadisāni, satasahassakappamattam devesu ca manussesu ca sabbasampattīnam lābhī hoti. Anacchariyancetam, yam manussabhūto sappaññajātiko sammā pavattitena samanadassanamayena puññena evarūpam vipākasampattim anubhaveyya, yattha tiracchānagatānampi kevalam saddhāmattakajanitassa samanadassanassa evam vipākasampattim vannayanti—

> Ulūko<sup>3</sup> maṇḍalakkhiko, Vediyake<sup>4</sup> ciradīghavāsiko. Sukhito vata kosiyo ayam, Kāluṭṭhitam passati Buddhavaram.

Mayi cittam pasādetvā, bhikkhusamghe anuttare. Kappānam satasahassāni, duggatim so na gacchati.

Devalokā cavitvāna, kusalakammena codito. Bhavissati anantañāno, somanassoti vissutoti<sup>5</sup>.

Kālena dhammasākacchā nāma padose vā paccūse vā dve Suttantikā bhikkhū aññamaññam Suttantam sākacchanti, Vinayadharā Vinayam, Ābhidhammikā

<sup>1.</sup> Vilāsikadesanāya (Ka), lāmakadesanāya (Syā)

<sup>2.</sup> Khu 1. 267 pitthe.

<sup>3.</sup> Ulūkako (Sī), ullukko (Syā)

<sup>4.</sup> Vedisake (Ka)

<sup>5.</sup> Ma-Ttha 1. 322; Khuddakapātha-Ttha 127 pitthesupi passitabbam.

Abhidhammam, jātakabhāṇakā Jātakam, aṭṭhakathikā Aṭṭhakatham, līnuddhatavicikicchāparetacittavisodhanattham vā tamhi tamhi kāle sākacchanti, ayam kālena dhammasākacchā. Sā āgamabyatti-ādīnam gunānam hetuto "mangalan"ti vuccatīti.

Evam imissä gäthäya khanti, sovacassatä, samanadassanam, kälena dhammasäkacchäti cattäri mangaläni vuttäni, mangalattanca nesam tattha tattha vibhävitameväti.

Nitthitā khantī cāti imissā gāthāya atthavannanā.

270. Idāni **tapo cā**ti ettha pāpake akusale dhamme tapatīti **tapo.** Brahmam cariyam, brahmānam vā cariyam **brahmacariyam**, seṭṭhacariyanti vuttam hoti. Ariyasaccānam dassanam **ariyasaccāna dassanam**. Ariyasaccāni dassanantipi eke, tam na sundaram. Nikkhantam vānatoti nibbānam, sacchikaraṇam sacchikiriyā, nibbānassa sacchikiriyā **nibbānasacchikiriyā**. Sesam vuttanayamevāti ayam padavaṇṇanā.

Atthavaṇṇanā pana evam veditabbā—tapo nāma abhijjhādomanassādīnam tapanato indriyasamvaro, kosajjassa vā tapanato vīriyam. Tena hi samannāgato puggalo ātāpīti vuccati. Svāyam abhijjhādippahānajhānādipaṭilābhahetuto "maṅgalan"ti veditabbo.

Brahmacariyam nāma methunaviratisamaṇadhammasāsanamaggānam adhivacanam. Tathā hi "abrahmacariyam pahāya brahmacārī hotī"ti evamādīsu¹ methunavirathi brahmacariyanti vuccati. "Bhagavati no āvuso brahmacariyam vussatī"ti evamādīsu² samaṇadhammo. "Na tāvāham pāpima parinibbāyissāmi, yāva me idam brahmacariyam na iddhanceva bhavissati phītanca vitthārikam bāhujannan"ti evamādīsu³ sāsanam. "Ayameva kho bhikkhu ariyo aṭṭhangiko maggo brahmacariyam. Seyyathidam, sammādiṭṭhī"ti evamādīsu⁴ maggo. Idha pana ariyasaccadassanena parato maggassa gahitattā avasesam sabbampi vaṭṭati. Tancetam uparūpari nānappakāravisesādhigamahetuto "mangalan"ti veditabbam.

<sup>1.</sup> Dī 1. 60; Ma 1. 237 piṭṭhesu.

<sup>3.</sup> Dī 2. 89; Sam 3. 229; Khu 1. 155 piţthesu.

Ariyasaccāna dassanam nāma kumārapañhe vuttatthānam catunnam ariyasaccānam abhisamayavasena maggadassanam. Tam samsāradukkhavītikkamahetuto "mangalan"ti vuccati.

Nibbānasacchikiriyā nāma idha arahattaphalaṁ "nibbānan"ti adhippetaṁ. Tampi hi pañcagativānanena vānasaññitāya taṇhāya nikkhantattā "nibbānan"ti vuccati. Tassa patti vā paccavekkhaṇā vā "sacchikiriyā"ti vuccati. Itarassa pana nibbānassa ariyasaccānaṁ dassaneneva sacchikiriyā siddhā, tenetaṁ idha na adhippetaṁ. Evamesā nibbānasacchikiriyā diṭṭhadhammasukhavihārādihetuto "maṅgalan"ti veditabbā.

Evam imissāpi gāthāya tapo, brahmacariyam, ariyasaccāna dassanam, nibbānasacchikiriyāti cattāri mangalāni vuttāni, mangalattanca nesam tattha tattha vibhāvitamevāti.

Niţţhitā tapo cāti imissā gāthāya atthavannanā.

271. Idāni **phuṭṭhassa lokadhammehī**ti ettha **phuṭṭhassā**ti phusitassa chupitassa sampattassa. Loke dhammā **lokadhammā**, yāva lokappavatti, tāva anivattakā dhammāti vuttaṁ hoti. **Cittan**ti mano mānasaṁ. **Yassā**ti navassa vā majjhimassa vā therassa vā. **Na kampatī**ti na calati na vedhati. **Asokan**ti nissokaṁ abbūļhasokasallaṁ. **Virajan**ti vigatarajaṁ viddhaṁsitarajaṁ. **Kheman**ti abhayaṁ nirupaddavaṁ. Sesaṁ vuttanayamevāti ayaṁ tāva padavaṇṇanā.

Atthavaṇṇanā pana evaṁ veditabbā—phuṭṭhassa lokadhammehi yassa cittaṁ na kampati, yassa lābhālābhādīhi aṭṭhahi lokadhammehi phuṭṭhassa ajjhotthaṭassa cittaṁ na kampati na calati na vedhati, tassa taṁ cittaṁ kenaci akampanīyalokuttarabhāvāvahanato "maṅgalan"ti veditabbaṁ.

Kassa pana etehi phuṭṭhassa cittam na kampati? Arahato khīṇāsavassa, na aññassa kassaci. Vuttañhetam—

"Selo yathā ekagghano, vātena na samīrati. Evam rūpā rasā saddā, gandhā phassā ca kevalā. Iṭṭhā dhammā aniṭṭhā ca, na pavedhenti tādino. Ṭhitaṁ cittaṁ vippamuttaṁ, vayañcassānupassatī"ti¹.

Asokaṁ nāma khīṇāsavasseva cittaṁ. Tañhi yo "soko socanā socitattaṁ antosoko antoparisoko cetaso parinijjhāyitattan"ti-ādinā² nayena vuccati soko, tassa abhāvato asokaṁ. Keci nibbānaṁ vadanti, taṁ purimapadena nānusandhiyati. Yathā ca asokaṁ, evaṁ virajaṁ khemantipi khīṇāsavasseva cittaṁ. Tañhi rāgadosamoharajānaṁ vigatattā virajaṁ, catūhi ca yogehi khemattā khemaṁ. Yato etaṁ tena tenākārena tamhi tamhi pavattikkhaṇe gahetvā niddiṭṭhavasena tividhampi appavattakkhandhatādilokuttamabhāvāvahanato āhuneyyādibhāvāvahanato ca "maṅgalan"ti veditabbaṁ.

Evam imissä gäthäya aṭṭhalokadhammehi akampitacittam, asokacittam, virajacittam, khemacittanti cattäri mangaläni vuttäni, mangalattanca nesam tattha vibhävitameväti.

Nitthitā phutthassa lokadhammehīti imissā gāthāya atthavannanā.

272. Evam Bhagavā "asevanā ca bālānan"ti-ādīhi dasahi gāthāhi aṭṭhatimsa maṅgalāni kathetvā idāni etāneva attanā vuttamaṅgalāni thunanto "etādisāni katvānā"ti imaṁ avasānagāthamabhāsi.

Tassāyam atthavaṇṇanā—etādisānīti etāni īdisāni mayā vuttappakārāni bālānam asevanādīni. Katvānāti katvā. Katvāna katvā karitvāti hi atthato anañnam. Sabbattha maparājitāti sabbattha khandhakilesābhisankhāradevaputtamārappabhedesu catūsu paccatthikesu ekenapi aparājitā hutvā, sayameva te cattāro māre parājetvāti vuttam hoti. Makāro cettha padasandhikaraṇamattoti viññātabbo.

Sabbattha sotthim gacchantīti etādisāni mangalāni katvā catūhi mārehi aparājitā hutvā sabbattha idhalokaparalokesu ṭhānacaṅkamanādīsu ca sotthim gacchanti, bālasevanādīhi ye uppajjeyyum āsavā

vighātapariļāhā, tesam abhāvā sotthim gacchanti, anupaddutā anupasaṭṭhā khemino appaṭibhayā gacchantīti vuttam hoti. Anunāsiko cettha gāthābandhasukhattham vuttoti veditabbo.

Taṁ tesaṁ maṅgalamuttamanti iminā gāthāpādena Bhagavā desanaṁ niṭṭhāpesi. Kathaṁ? Evaṁ devaputta ye etādisāni karonti, te yasmā sabbattha sotthiṁ gacchanti, tasmā taṁ bālānaṁ asevanādi aṭṭhatiṁsavidhampi tesaṁ etādisakārakānaṁ maṅgalaṁ uttamaṁ seṭṭhaṁ pavaranti gaṇhāhīti.

Evañca Bhagavatā niṭṭhāpitāya desanāya pariyosāne koṭisatasahassadevatā arahattam pāpuṇimsu, sotāpattisakadāgāmi-anāgāmiphalappattānam gaṇanā asaṅkhyeyyā ahosi. Atha Bhagavā dutiyadivase Ānandattheram āmantesi "imam Ānanda rattim aññatarā devatā mam upasaṅkamitvā maṅgalapañham pucchi, athassāham aṭṭhatimsa maṅgalāni abhāsim, uggaṇha Ānanda imam maṅgalapariyāyam, uggahetvā bhikkhū vācehī"ti. Thero uggahetvā bhikkhū vācesi. Tayidam ācariyaparamparābhatam yāvajjatanā pavattati, evamidam brahmacariyam iddhañceva phītañca vitthārikam bāhujaññam puthubhūtam yāva devamanussehi suppakāsitanti veditabbam.

Idāni etesveva mangalesu ñāṇaparicayapāṭavattham ayam ādito pabhubhi yojanā—evamime idhalokaparalokalokuttarasukhakāmā sattā bālajanasevanam pahāya, paṇḍite nissāya, pūjaneyye pūjentā, patirūpadesavāsena pubbekatapuññatāya ca kusalappavattiyam codiyamānā, attānam sammā paṇidhāya, bāhusaccasippavinayehi alankatattabhāvā, vinayānurūpam subhāsitam bhāsamānā, yāva gihibhāvam na vijahanti, tāva mātāpitu-upaṭṭhānena porāṇam iṇamūlam visodhayamānā, puttadārasaṅgahena navam iṇamūlam payojayamānā, anākulakammantatāya dhanadhaññādisamiddhim pāpuṇantā, dānena bhogasāram dhammacariyāya jīvitasārañca gahetvā, ñātisaṅgahena sakajanahitam anavajjakammantatāya parajanahitañca karontā, pāpaviratiyā parūpaghātam majjapānasamyamena attūpaghātañca vivajjetvā, dhammesu appamādena kusalapakkham vaḍḍhetvā, vaḍḍhitakusalatāya gihibyañjanam ohāya pabbajitabhāve ṭhitāpi Buddhabuddhasāvakupajjhācariyādīsu gāravena nivātena ca vattasampadam ārādhetvā, santuṭṭhiyā

paccayagedham pahāya, kataññutāya sappurisabhūmiyam ṭhatvā, dhammassavanena cittalīnatam pahāya, khantiyā sabbaparissaye abhibhavitvā, sovacassatāya sanāthamattānam katvā, samaṇadassanena paṭipattipayogam passantā, dhammasākacchāya kaṅkhāṭṭhāniyesu dhammesu kaṅkham paṭivinodetvā, indriyasamvaratapena sīlavisuddhim samaṇadhammabrahmacariyena cittavisuddhim tato parā ca catasso visuddhiyo sampādentā, imāya paṭipadāya ariyasaccadassanapariyāyam¹ ñāṇadassanavisuddhim patvā arahattaphalasaṅkhātam nibbānam sacchikaronti, yam sacchikatvā Sinerupabbato viya vātavuṭṭhīhi aṭṭhahi lokadhammehi avikampamānacittā asokā virajā khemino honti. Ye ca khemino, te sabbattha ekenāpi aparājitā honti, sabbattha ca sotthim gacchanti. Tenāha Bhagavā—

"Etādisāni katvāna, sabbattha maparājitā. Sabbattha sotthim gacchanti, tam tesam mangalamuttaman"ti.

Iti Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Maṅgalasuttavaṇṇanā niṭṭhitā.

# 5. Sūcilomasuttavaņņanā

Evam me sutanti Sūcilomasuttam. Kā uppatti?

Atthavaṇṇanānayenevassa uppatti āvi bhavissati. Atthavaṇṇanāyañca "evaṁ me sutan"ti-ādi vuttatthameva. **Gayāyaṁ viharati ṭaṅkitamañce sūcilomassa yakkhassa bhavane**ti ettha pana kā Gayā, ko ṭaṅkitamañco, kasmā ca Bhagavā tassa yakkhassa bhavane viharatīti? Vuccate—**Gayā**ti gāmopi titthampi vuccati, tadubhayampi idha vaṭṭati. Gayāgāmassa hi avidūre dese viharantopi "Gayāyaṁ viharatī"ti vuccati, tassa ca gāmassa samīpe avidūre dvārasantike so ṭaṅkitamañco. Gayātitthe viharantopi "Gayāyaṁ viharatī"ti vuccati, Gayātitthe ca so ṭaṅkitamañco. **Ṭaṅkitamañco**ti catunnaṁ pāsāṇānaṁ upari vitthataṁ pāsāṇaṁ āropetvā kato

pāsāṇamañco. Taṁ nissāya yakkhassa bhavanaṁ Āļavakassa bhavanaṁ viya. Yasmā vā pana Bhagavā taṁ divasaṁ paccūsasamaye mahākaruṇāsamāpattito vuṭṭhāya Buddhacakkhunā lokaṁ volokento Sūcilomassa ca Kharalomassa cāti dvinnampi yakkhānaṁ sotāpattiphalūpanissayaṁ addasa, tasmā pattacīvaraṁ ādāya anto-aruṇeyeva nānādisāhi sannipatitassa janassa

kheļasiṅghāṇikādinānappakārāsucinissandakilinnabhūmibhāgampi taṁ titthappadesaṁ āgantvā tasmiṁ ṭaṅkitamañce nisīdi Sūcilomassa yakkhassa bhavane. Tena vuttaṁ "ekaṁ samayaṁ Bhagavā Gayāyaṁ viharati ṭaṅkitamañce Sūcilomassa yakkhassa bhavane"ti.

Tena kho pana samayenāti yam samayam Bhagavā tattha viharati, tena samayena. Kharo ca yakkho Sūcilomo ca yakkho Bhagavato avidūre atikkamantīti. Ke te yakkhā, kasmā ca atikkamantīti? Vuccate—tesu tāva eko atīte samghassa telam anāpucchā gahetvā attano sarīram makkhesi, so tena kammena niraye paccitvā Gayāpokkharanitīre yakkhayoniyam nibbatto. Tasseva cassa kammassa vipākāvasesena virūpāni angapaccangāni ahesum, iṭṭhakacchadanasadisanca kharasamphassam cammam. So kira yadā param bhimsāpetukāmo hoti, tadā chadaniṭṭhakasadisāni cammakapālāni ukkhipitvā bhimsāpeti. Evam so kharasamphassattā kharo yakkhotveva nāmam labhi.

Itaro Kassapassa Bhagavato kāle upāsako hutvā māsassa aṭṭha divase vihāraṁ gantvā dhammaṁ suṇāti. So ekadivasaṁ dhammassavane ghosite saṁghārāmadvāre attano khettaṁ kelāyanto ugghosanaṁ sutvā "sace nhāyāmi, ciraṁ bhavissatī"ti kiliṭṭhagattova uposathāgāraṁ pavisitvā mahagghe bhummattharaṇe anādarena nipajjitvā supi. Bhikkhu evāyaṁ, na upāsakoti saṁyuttabhāṇakā. So tena ca aññena kammena ca niraye paccitvā Gayāpokkharaṇiyā tīre yakkhayoniyaṁ nibbatto, so tassa kammassa vipākāvasesena duddasiko ahosi, sarīre cassa sūcisadisāni lomāni ahesuṁ. So hi bhiṁsāpetabbake satte sūcīti vijjhanto viya bhiṁsāpeti. Evaṁ so sūcisadisalomattā sūcilomo yakkhotveva nāmaṁ labhi. Te attano gocaratthāya

bhavanato nikkhamitvā muhuttam gantvā gatamaggeneva nivattitvā itaram disābhāgam gacchantā Bhagavato avidūre atikkamanti.

Atha kho kharoti kasmā te evamāhamsu? Kharo samanākappam disvā āha. Sūcilomo pana "yo bhāyati na so samano, samanapatirūpakattā pana samanako hotī"ti evamladdhiko. Tasmā tādisam Bhagavantam maññamāno "neso samano, samanako eso"ti sahasāva vatvāpi puna vīmamsitukāmo āha "yāvāham jānāmī"ti. "Atha kho"ti evam vatvā tato. Sūcilomo yakkhoti ito pabhuti yāva apica kho te samphasso pāpakoti, tāva uttānatthameva. Kevalañcettha **Bhagavato kāyan**ti attano kāyam Bhagavato upanāmesīti evam sambandho veditabbo.

Tato abhāyantam Bhagavantam disvā "pañham tam samanā"ti-ādimāha. Kim kāraṇā? So hi cintesi "imināpi nāma me evam kharena amanussasamphassena manusso samāno ayam na bhāyati, handāham etam Buddhavisaye pañham pucchāmi, addhā ayam tattha na sampāyissati, tato nam evam vihethessāmī"ti. Bhagavā tam sutvā "na khvāham tam āvuso"tiādimāha. Tam sabbam āļavakasutte vuttanayeneva sabbākārehi veditabbam.

273. Atha kho sūcilomo yakkho Bhagavantam gāthāya ajjhabhāsi "rāgo ca doso cā"ti. Tattha rāgadosā vuttanayā eva. Kutonidānāti kimnidānā kimhetukā. **Kuto**ti paccattavacanassa toādeso veditabbo, samāse cassa lopābhāvo. Atha vā **nidānā**ti jātā uppannāti attho, tasmā kutonidānā kutojātā kutouppannāti vuttam hoti. Aratī ratī lomahamso kutojāti yāyam "pantesu vā senāsanesu aññataraññataresu vā adhikusalesu dhammesu arati aratitā anabhirati anabhiramanā ukkanthitā paritassitā"ti<sup>1</sup> evam vibhattā arati, yā ca pañcasu kāmaguṇesu rati, yo ca lomahamsasamutthāpanato "lomahamso"tveva sankhyam gato cittutrāso, ime tayo dhammā kutojā kutojātāti

pucchati. **Kuto samuṭṭhāyā**ti kuto uppajjitvā. **Mano**ti kusalacittaṁ, **vitakkā**ti uragasutte vuttā nava kāmavitakkādayo. **Kumārakā dhaṅkamivossajantī**ti yathā gāmadārakā kīļantā kākaṁ suttena pāde bandhitvā ossajanti khipanti, evaṁ kusalamanaṁ akusalavitakkā kuto samuṭṭhāya ossajantīti pucchati.

274. Athassa Bhagavā te pañhe vissajjento "rāgo cā"ti dutiyagāthamabhāsi. Tattha itoti attabhāvam sandhāyāha. Attabhāvanidānā hi rāgadosā. Aratiratilomahamsā ca attabhāvato jātā, kāmavitakkādiakusalavitakkā ca attabhāvatoyeva samuṭṭhāya kusalamano ossajanti, tena tadaññam pakati-ādikāraṇam paṭikkhipanto āha "itonidānā itojā ito samuṭṭhāyā"ti. Saddasiddhi cettha purimagāthāya vuttanayeneva veditabbā.

275-6. Evam te pañhe vissajjetvā idāni yvāyam "itonidānā"ti-ādīsu "attabhāvanidānā attabhāvato jātā attabhāvato samuṭṭhāyā"ti attho vutto tam sādhento āha "snehajā attasambhūtā"ti. Ete hi sabbepi rāgādayo vitakkapariyosānā taṇhāsnehena jātā, tathā jāyantā ca pañcupādānakkhandhabhede attabhāvapariyāye attani sambhūtā. Tenāha "snehajā attasambhūtā"ti. Idāni tadatthajotikam upamam karoti "nigrodhasseva khandhajā"ti. Tattha khandhesu jātā khandhajā, pārohānametam adhivacanam. Kim vuttam hoti? Yathā nigrodhassa khandhajā nāma pārohā āporasasinehe sati jāyanti, jāyantā ca tasmimyeva nigrodhe tesu tesu sākhappabhedesu sambhavanti, evametepi rāgādayo ajjhattataṇhāsnehe sati jāyanti, jāyantā ca tasmimyeva attabhāve tesu tesu cakkhādibhedesu dvārārammaṇavatthūsu sambhavanti. Tasmā veditabbametam "attabhāvanidānā attabhāvajā attabhāvasamuṭṭhānā ca ete"ti.

Avasesadiyaḍḍhagāthāya pana ayaṁ sabbasaṅgāhikā atthavaṇṇanā—evaṁ attasambhūtā ca ete **puthū visattā kāmesu.** Rāgopi hi pañcakāmaguṇikādivasena, dosopi āghātavatthādivasena, arati-ādayopi tassa tasseva bhedassa vasenāti sabbathā sabbepime kilesā puthū

anekappakārā hutvā vatthudvārārammaṇādivasena tesu tesu vatthukāmesu tathā tathā visattā laggā laggitā samsibbitvā thitā. Kimiva? **Māluvāva vitatā vane**, yathā vane vitatā māluvā tesu tesu rukkhassa sākhapasākhādibhedesu visattā hoti laggā laggitā samsibbitvā thitā, evam puthuppabhedesu vatthukāmesu visattam kilesagaṇam¹ ye nam pajānanti yatonidānam, te nam vinodenti suṇohi yakkha.

Tattha yatonidānanti bhāvanapumsakaniddeso. Tena kim dīpeti? Ye sattā nam kilesagaṇam "yatonidānam uppajjatī"ti evam jānanti, te nam "taṇhāsnehasnehite attabhāve uppajjatī"ti ñatvā tam taṇhāsneham ādīnavānupassanādibhāvanāñāṇagginā visāsentā vinodenti pajahanti byantīkaronti ca, etam amhākam subhāsitam suṇohi yakkhāti. Evamettha attabhāvajānanena dukkhapariññam, taṇhāsneharāgādikilesagaṇavinodanena samudayappahānañca dīpeti.

Ye ca nam vinodenti, te duttaram oghamimam taranti atinnapubbam apunabbhavāya. Etena maggabhāvanam nirodhasacchikiriyanca dīpeti. Ye hi nam kilesagaṇam vinodenti, te avassam maggam bhāventi. Na hi maggabhāvanam vinā kilesavinodanam atthi. Ye ca maggam bhāventi, te duttaram pakatināṇena kāmoghādim catubbidhampi oghamimam taranti. Maggabhāvanā hi oghataraṇam. Atinṇapubbanti iminā dīghena addhunā supinantenapi avītikkantapubbam. Apunabbhavāyāti nibbānāya. Evamimam catusaccadīpikam gātham suṇantā "sutvā dhammam dhārenti, dhatānam dhammānam atthamupaparikkhantī"ti-ādikam katham subhāviniyā² paññāya anukkamamānā te dvepi sahāyakā yakkhā gāthāpariyosāneyeva sotāpattiphale patiṭṭhahimsu, pāsādikā ca ahesum suvaṇṇavaṇṇā dibbālaṅkāravibhūsitāti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Sūcilomasuttavaņņanā niţţhitā.

# 6. Kapilasutta (Dhammacariyasutta) vannanā

Dhammacariyanti Kapilasuttam. Kā uppatti? Hemavatasutte vuttanayeneva parinibbute Kassape Bhagavati dve kulaputtā bhātaro nikkhamitvā sāvakānam santike pabbajimsu. Jettho Sodhano<sup>1</sup> nāma, kanittho Kapilo nāma. Tesam mātā Sādhanī<sup>2</sup> nāma, kanitthabhaginī Tāpanā nāma. Tāpi bhikkhunīsu pabbajimsu. Tato te dvepi Hemavatasutte vuttanayeneva "sāsane kati dhurānī"ti pucchitvā sutvā ca jettho "vāsadhuram pūressāmī"ti pañca vassāni ācariyupajjhāyānam santike vasitvā pañcavasso hutvā yāva arahattam, tāva kammatthānam sutvā araññam pavisitvā vāyamanto arahattam pāpuņi. Kapilo "aham tāva taruņo, vuddhakāle vāsadhuram paripūressāmī'ti ganthadhuram ārabhitvā tepitako ahosi. Tassa pariyattim nissāya parivāro, parivāram nissāya lābho ca udapādi.

So bāhusaccamadena matto panditamānī anaññātepi aññātamānī hutvā parehi vuttam kappiyampi akappiyam, akappiyampi kappiyam, savajjampi anavajjam, anavajjampi sāvajjanti bhanati. So pesalehi bhikkhūhi "mā āvuso Kapila evam avacā"ti-ādinā nayena ovadiyamāno "tumhe kim jānātha rittamutthisadisā"ti-ādīhi vacanehi khumsento vambhentoyeva carati. Bhikkhū tassa bhābhuno Sodhanattherassāpi etamattham ārocesum. Sopi nam upasankamitvā āha "āvuso Kapila sāsanassa āyu nāma tumhādisānam sammāpatipatti, mā āvuso Kapila kappiyampi akappiyam, akappiyampi kappiyam, sāvajjampi anavajjam, anavajjampi sāvajjanti vadehī"ti. So tassapi vacanam nādiyi. Tato nam Sodhanatthero dvattikkhattum vatvā—

> "Ekavācampi dvivācam, bhaņeyya anukampako. Tatuttarim na bhāseyya, dāsova' yyassa santike"ti<sup>3</sup>—

parivajjetvā "tvameva āvuso sakena kammena paññāyissasī"ti pakkāmi. Tato pabhuti nam pesalā bhikkhū chaddesum.

<sup>1.</sup> Sāgato (Dhammapada-Ttha 2. 327 pitthe.)

<sup>2.</sup> Sodhanī (Ka)

<sup>3.</sup> Khu 6. 56 pitthe Jātake.

So durācāro hutvā durācāraparivuto viharanto ekadivasam "uposatham osāressāmī"ti sīhāsanam abhiruyha citrabījanim gahetvā nisinno "vattati āvuso ettha bhikkhūnam pātimokkho"ti tikkhattum āha. Atheko bhikkhupi "mayham vattatī"ti na avoca. Na ca tassa tesam vā pātimokkho vattati. Tato so "pātimokkhe sutepi asutepi vinayo nāma natthī"ti āsanā vuṭṭhāsi. Evam Kassapassa Bhagavato sāsanam osakkāpesi vināsesi. Atha Sodhanatthero tadaheva parinibbāyi. Sopi Kapilo evam tam sāsanam osakkāpetvā kālakato Avīcimahāniraye nibbatti, sāpissa mātā ca bhaginī ca tasseva diṭṭhānugatim āpajjitvā pesale bhikkhū akkosamānā paribhāsamānā kālam katvā niraye nibbattimsu.

Tasmimyeva ca kāle pañcasatā purisā gāmaghātādīni katvā corikāya jīvantā janapadamanussehi anubaddhā palāyamānā araññam pavisitvā tattha kiñci gahanam vā paṭisaraṇam vā apassantā avidūre pāsāṇe vasantam aññataram āraññikam bhikkhum disvā vanditvā "amhākam bhante paṭisaraṇam hothā"ti bhaṇimsu. Thero "tumhākam sīlasadisam paṭisaraṇam natthi, sabbe pañca sīlāni samādiyathā"ti āha. Te "sādhū"ti sampaṭicchitvā sīlāni samādiyimsu. Thero "tumhe sīlavanto, idāni attano jīvitam vināsentesupi mā mano padūsayitthā"ti āha. Te "sādhū"ti sampaṭicchimsu. Atha te jānapadā sampattā ito cibho ca maggamānā te core disvā sabbeva jīvitā voropesum. Te kālam katvā kāmāvacaradevaloke nibbattimsu. Tesu jeṭṭhakacoro jeṭṭhakadevaputto ahosi, itare tasseva parivārā.

Te anulomapaţilomam samsarantā ekam Buddhantaram devaloke khepetvā amhākam Bhagavato kāle devalokato cavitvā jeṭṭhakadevaputto Sāvatthidvāre Kevaṭṭagāmo atthi, tattha pañcasatakulajeṭṭhassa kevaṭṭassa pajāpatiyā kucchimhi paṭisandhim aggahesi, itare avasesakevaṭṭapajāpatīnam. Evam tesam ekadivasamyeva paṭisandhiggahaṇañca gabbhavuṭṭhānañca ahosi. Atha kevaṭṭajeṭṭho "atthi nu kho imasmim gāme aññepi dārakā ajja jātā"ti vicinanto te dārake disvā "ime me puttassa sahāyakā bhavissantī"ti sabbesam posāvanikam adāsi. Te sabbe

sahāyakā sahapamsum kīļantā anupubbena vayappattā ahesum. Yasojo tesam aggo ahosi.

Kapilopi tadā niraye pakkāvasesena Aciravatiyā suvaṇṇavaṇṇo duggandhamukho maccho hutvā nibbatti. Athekadivasam sabbepi kevaṭṭadārakā jālāni gahetvā "macche bandhissāmā"ti nadim gantvā jālāni pakkhipimsu. Tesam jālam so maccho pāvisi. Tam disvā sabbo kevaṭṭagāmo uccāsaddamahāsaddo ahosi "amhākam puttā paṭhamam macche bandhantā suvaṇṇamaccham bandhimsu, vuḍḍhi nesam dārakānam, idāni ca no rājā pahūtam dhanam dassatī"ti. Atha te pañcasatāpi dārakasahāyakā maccham nāvāya pakkhipitvā nāvam ukkhipitvā rañno santikam agamamsu. Rājā disvā "kim etam bhaṇe"ti āha. Maccho devāti. Rājā suvaṇṇavaṇṇam maccham disvā "Bhagavā etassa vaṇṇakāraṇam jānissatī"ti maccham gāhāpetvā Bhagavato santikam agamāsi. Macchassa mukhavivaraṇakāle Jetavanam ativiya duggandham hoti.

Rājā Bhagavantam pucchi "kasmā bhante maccho suvannavanno jāto, kasmā cassa mukhato duggandho vāyatī"ti. Ayam mahārāja Kassapassa Bhagavato pāvacane Kapilo nāma bhikkhu ahosi bahussuto āgatāgamo attano vacanam aganhantānam bhikkhūnam akkosakaparibhāsako, tassa ca Bhagavato sāsanavināsako. Yam so tassa Bhagavato sāsanam vināsesi, tena kammena Avīcimahāniraye nibbatti, vipākāvasesena ca idāni maccho jāto. Yam dīgharattam Buddhavacanam vācesi, Buddhassa vannam kathesi, tassa nissandena īdisam vannam patilabhi. Yam bhikkhūnam akkosakaparibhāsako ahosi, tenassa mukhato duggandho vāyati. Ullapāpemi nam mahārājāti. Āma Bhagavāti. Atha Bhagavā maccham ālapi "tvamsi Kapilo"ti. Ama Bhagavā aham Kapiloti. Kuto āgatosīti. Avīcimahānirayato Bhagavāti. Sodhano kuhim gatoti. Parinibbuto Bhagavāti. Sādhanī kuhim gatāti. Mahāniraye nibbattā Bhagavāti. Tāpanā kuhim gatāti. Mahāniraye nibbattā Bhagavāti. Idāni tvam kuhim gamissasīti. Mahānirayam Bhagavāti. Tāvadeva vippatisārābhibhūto nāvam sīsena paharitvā kālakato mahāniraye nibbatti. Mahājano samviggo ahosi lomahatthajāto.

Atha Bhagavā tattha sampattagahaṭṭhapabbajitaparisāya taṅkhaṇānurūpaṁ dhammaṁ desento imaṁ suttamabhāsi.

277-8. Tattha **dhammacariyan**ti kāyasucaritādi dhammacariyam. **Brahmacariyan**ti maggabrahmacariyam. **Etadāhu vasuttaman**ti etam ubhayampi lokiyalokuttaram sucaritam saggamokkhasukhasampāpakattā vasuttamanti āhu ariyā. Vasuttamam nāma uttamaratanam, anugāmikam attādhīnam rājādīnam asādhārananti adhippāyo.

Ettāvatā "gahaṭṭhassa vā pabbajitassa vā sammāpaṭipattiyeva paṭisaraṇan"ti dassetvā idāni paṭipattivirahitāya pabbajjāya asārakattadassanena Kapilaṁ, aññe ca tathārūpe garahanto "pabbajitopi ce hotī"ti evamādimāha.

Tatrāyam atthavaṇṇanā—yo hi koci gihibyañjanāni apanetvā bhaṇḍukāsāvādigahaṇamattam² upasaṅkamanena **pabbajitopi ce hoti** pubbe vuttattham **agārasmā anagāriyam, so ce mukharajātiko** hoti pharusavacano, nānappakārāya vihesāya abhiratattā **vihesābhirato**, hirottappābhāvena magasadisattā **mago**, **jīvitam tassa pāpiyo**, tassa evarūpassa jīvitam atipāpam atihīnam. Kasmā? Yasmā imāya micchāpaṭipattiyā rāgādimanekappakāram **rajam vaḍḍheti attano**.

279. Na kevalañca imināva kāraņenassa jīvitam pāpiyo, apica kho pana ayam evarūpo mukharajātikattā **kalahābhirato bhikkhu** subhāsitassa atthavijānanasammohanena **mohadhammena āvuto**, "mā āvuso Kapila evam avaca, imināpi pariyāyena tam gaṇhāhī"ti evamādinā nayena pesalehi bhikkhūhi **akkhātampi na jānāti dhammam Buddhena desitam**, yo dhammo Buddhena desito, tam nānappakārena attano vuccamānampi na jānāti. Evampissa jīvitam pāpiyo.

280. Tathā<sup>3</sup> so evarūpo vihesābhiratattā **vihesam bhāvitattānam** bhāvitatte khīṇāsavabhikkhū Sodhanattherapabhutike "na tumhe Vinayam jānātha, na Suttam, na Abhidhammam, vuḍḍhapabbajitā"ti-ādinā nayena

<sup>1.</sup> Anugāmikattā nidhīnam (Syā, Ka) 2. Bhandukāsāvādīnam gahanamattam (Ka)

<sup>3.</sup> Tadā (Syā, Ka)

vihesanto. Upayogappavattiyam hi idam sāmivacanam. Atha vā yathāvutteneva nayena "vihesam bhāvitattānam karonto"ti pāṭhaseso veditabbo. Evam nippariyāyameva sāmivacanam sijjhati. **Avijjāya purakkhato**ti bhāvitattavihesane ādīnavadassanapaṭicchādikāya avijjāya purakkhato pesito payojito sesapabbajitānam bhāvitattānam¹ vihesabhāvena pavattam diṭṭheva dhamme cittavibādhanena² **saṃkilesam**, āyatim ca nirayasampāpanena **maggam nirayagāminam** na jānāti.

- 281. Ajānanto ca tena maggena catubbidhāpāyabhedam vinipātam samāpanno, tattha ca vinipāte gabbhā gabbham tamā tamam ekekanikāye sabhakkhattum sahassakkhattumpi mātukucchito mātukucchim candimasūriyehipi aviddhamsanīyā asurakāyatamā tamañca samāpanno, sa ve tādisako bhikkhu pecca ito paralokam gantvā ayam Kapilamaccho viya nānappakāram dukkham nigacchati.
- 282. Kiṁ kāraṇā? Gūthakūpo yathā assa, sampuṇṇo gaṇavassiko, yathā vaccakuṭigūthakūpo gaṇavassiko anekavassiko bahūni vassāni mukhato gūthena pūriyamāno sampuṇṇo assa, so udakakumbhasatehi udakakumbhasahassehi dhoviyamānopi duggandhadubbaṇṇiyānapagamā dubbisodho hoti, evameva yo evarūpo assa dīgharattaṁ samkiliṭṭhakammanto gūthakūpo viya gūthena pāpena sampuṇṇattā sampuṇṇo puggalo, so dubbisodho hi sāṅgaṇo, cirakālaṁ³ tassa aṅgaṇassa vipākaṁ paccanubhontopi na sujjhati. Tasmā vassagaṇanāya aparimāṇampi kālaṁ sa ve tādisako bhikkhu pecca dukkhaṁ nigacchatīti. Atha vā ayaṁ imissā gāthāya sambandho—yaṁ vuttaṁ "sa ve tādisako bhikkhu, pecca dukkhaṁ nigacchatī"ti, tatra siyā tumhākaṁ "sakkā panāyaṁ tathā kātuṁ, yathā pecca dukkhaṁ na nigaccheyyā"ti. Na sakkā. Kasmā? Yasmā gūthakūpo -pa- sāṅgaṇoti.

<sup>1.</sup> Payojito tam bhāvitattānam (Sī)

<sup>2.</sup> Cittavighātanena (Syā, Ka)

<sup>3.</sup> Sampuṇṇattā sāṅgaṇo puggalo so dubbisodho hi cirakālaṁ (Sī), sampuṇṇattā sampuṇṇo sabbaso dubbisodho aticirakālaṁ (Ka)

283-4. Yato patikacceva yam evarūpam jānātha, bhikkhavo gehanissitam, yam evarūpam pancakāmagunanissitam jāneyyātha abhūtagunapatthanākārappavattāya pāpikāya icchāya samannāgatattā pāpiccham, kāmavitakkādīhi samannāgatattā pāpasankappam, kāyikavītikkamādinā veludānādibhedena ca pāpācārena samannāgatattā pāpācāram, vesiyādipāpagocarato pāpagocaram, sabbe samaggā hutvāna abhinibbajjiyāthanam. Tattha abhinibbajjiyāthāti<sup>1</sup> vivajjeyyātha mā bhajeyyātha, mā cassa abhinibbajjanamatteneva appossukkatam āpajjeyyātha, apica kho pana **kārandavam**<sup>2</sup> **niddhamatha, kasambum** apakassatha<sup>3</sup>, tam kacavarabhūtam puggalam kacavaramiva anapekkhā niddhamatha, kasatabhūtañca nam khattiyādīnam majjhe pavittham pabhinnapaggharitakuttham candālam viya apakassatha, hatthe vā sīse vā gahetvā nikkaddhatha. Seyyathāpi āyasmā Mahāmoggallāno tam puggalam pāpadhammam bāhāya gahetvā bahidvārakotthakā nikkhāmetvā sūcighatikam adāsi, evam apakassathāti dasseti. Kim kāranā? Samghārāmo nāma sīlavantānam kato, na dussīlānam.

285-6. Yato etadeva tato palāpe vāhetha, assamaņe samaņamānine, yathā hi palāpā anto taņdularahitāpi bahi thusehi vīhī viya dissanti, evam pāpabhikkhū anto sīlādivirahitāpi bahi kāsāvādiparikkhārena bhikkhū viya dissanti. Tasmā "palāpā"ti vuccanti. Te palāpe vāhetha opunātha vidhamatha paramatthato assamaņe vesamattena samaņamānine. Evam niddhamitvāna -pa- patissatā. Tattha kappayavhoti kappetha, karothāti vuttam hoti. Patissatāti aññamaññam sagāravā sappatissā. Tato samaggā nipakā, dukkhassantam karissathāti athevam tumhe suddhā suddhehi samvāsam kappentā, diṭṭhisīlasāmaññatāya samaggā, anupubbena paripākagatāya paññāya nipakā, sabbassevimassa vaṭṭadukkhādino dukkhassa antam karissathāti arahattanikūṭeneva desanam niṭṭhapesi.

Desanāpariyosāne te pañcasatā kevaṭṭaputtā saṁvegamāpajjitvā dukkhassantakiriyaṁ patthayamānā Bhagavato santike pabbajitvā na cirasseva

<sup>1.</sup> Abhinibbijjayāthāti (Sī), abhinibbijjiyāthāti (Syā)

<sup>3.</sup> Avakassatha (Sī, Syā, Ka)

<sup>2.</sup> Kāraṇḍamva (Syā, Ka)

dukkhassantam katvā Bhagavatā saddhim āneñjavihārasamāpattidhammaparibhogena ekaparibhogā ahesum. Sā ca nesam evam Bhagavatā saddhim ekaparibhogatā udāne vuttayasojasuttavaseneva veditabbāti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Kapilasuttavannanā niţţhitā.

## 7. Brāhmaņadhammikasuttavaņņanā

Evam me sutanti Brāhmanadhammikasuttam. Kā uppatti? Ayameva, yāssa nidāne "atha kho sambahulā"ti-ādinā nayena vuttā. Tattha sambahulāti bahū aneke. Kosalakāti Kosalaratthavāsino. Brāhmanamahāsālābhi jātiyā brāhmanā, mahāsāratāya mahāsālā. Yesam kira nidahitvā thapitamyeva asītikotisankhyam dhanamatthi, te "brāhmanamahāsālā"ti vuccanti. Ime ca tādisā, tena vuttam "brāhmanamahāsālā"ti. Jinnāti jajjarībhūtā jarāya khandiccādibhāvamāpāditā. **Vuddhā**ti aṅgapaccaṅgānaṁ vuddhimariyādaṁ pattā. Mahallakāti jātimahallakatāya samannāgatā, cirakālappasutāti vuttam hoti. Addhagatāti addhānam gatā, dve tayo rājaparivatte atītāti adhippāyo. Vayo anuppattāti pacchimavayam sampattā. Apica jinnāti porāņā, cirakālappavattakulanvayāti vuttam hoti. **Vuddhā**ti sīlācārādigunavuddhiyuttā. Mahallakāti vibhavamahantatāya samannāgatā mahaddhanā mahābhogā. **Addhagatā**ti maggapatipannā brāhmanānam vatacariyādimariyādam avītikkamma caramānā. Vayo anuppattāti jātivuddhabhāvampi antimavayam anuppattāti evampettha yojanā veditabbā. Sesamettha pākaṭameva.

Bhagavatā saddhim sammodimsūti khamanīyādīni pucchantā aññamaññam samappavattamodā ahesum. Yāya ca "kacci bhoto Gotamassa khamanīyam, kacci yāpanīyam appābādham appātankam balam lahuṭṭhānam phāsuvihāro"ti-ādikāya kathāya sammodimsu, tam pītipāmojjasankhātasammodajananato sammoditum arahato ca sammodanīyam, attabyañjanamadhuratāya

sucirampi kālam sāretum nirantaram pavattetum arahato saritabbabhāvato ca sāranīyam. Suyyamānasukhato ca sammodanīyam, anussariyamānasukhato sāranīyam, tathā byanījanaparisuddhatāya sammodanīyam, atthaparisuddhatāya sāranīyanti evam anekehi pariyāyehi sammodanīyam katham sāranīyam vītisāretvā pariyosāpetvā niṭṭhāpetvā yenatthena āgatā, tam pucchitukāmā ekamantam nisīdimsu. Tam—

"Na pacchato na purato, nāpi āsannadūrato. Na passe nāpi paṭivāte, na cāpi oṇatuṇṇate"ti—

ādinā nayena mangalasuttavannanāyam vuttameva.

Evam ekamantam nisinnā kho te brāhmaṇamahāsālā Bhagavantam etadavocum. Kim tanti? "Sandissanti nu kho"ti-ādi. Tam sabbam uttānatthameva. Kevalanhettha brāhmaṇānam brāhmaṇadhammeti desakālādidhamme chaḍḍetvā yo brāhmaṇadhammo, tasmimyeva. Tena hi brāhmaṇāti yasmā mam tumhe yācittha, tasmā brāhmaṇā suṇātha, sotam odahatha, sādhukam manasi karotha, yoniso manasi karotha. Tathā payogasuddhiyā suṇātha, āsayasuddhiyā sādhukam manasi karotha. Avikkhepena suṇātha, paggahena sādhukam manasi karothāti-ādinā nayena etesam padānam pubbe avuttopi adhippāyo veditabbo. Atha Bhagavatā vuttam tam vacanam sampaṭicchantā "evam bho"ti kho te brāhmaṇamahāsālā Bhagavato paccassosum, Bhagavato vacanam abhimukhā hutvā assosum. Atha vā paṭissuṇimsu. "Suṇātha sādhukam manasi karothā"ti vuttamattham kattukāmatāya paṭijānimsūti vuttam hoti. Atha tesam evam paṭissutavatam Bhagavā etadavoca. Kim tanti? "Isayo pubbakā"ti-ādi.

- 287. Tattha paṭhamagāthāya tāva **saññatattā**ti sīlasaṁyamena saṁyatacittā. **Tapassino**ti indriyasaṁvaratapayuttā. **Attadatthamacārisun**ti mantajjhenabrahmavihārabhāvanādiṁ attano atthaṁ akaṁsu. Sesaṁ pākatameva.
- 288. Dutiyagāthādīsupi ayam sankhepavaṇṇanā—na pasū brāhmaṇānā'sunti porāṇānam brāhmaṇānam pasū na āsum, na te pasupariggahamakamsu. Nahiraññam na dhāniyanti hiraññañca brāhmanānam antamaso jatumāsakopi

nāhosi, tathā vīhisāliyavagodhūmādi pubbaṇṇāparaṇṇabhedaṁ dhāniyampi tesaṁ nāhosi. Te hi nikkhittajātarūparajatā asannidhikārakāva hutvā kevalaṁ sajjhāyadhanadhaññā attano mantajjhenasaṅkhāteneva dhanena dhaññena ca samannāgatā ahesuṁ. Yo cāyaṁ mettādivihāro seṭṭhattā anugāmikattā ca brahmanidhīti vuccati, tañca brahmaṁ nidhimapālayuṁ sadā tassa bhāvanānuyogena.

- 289. Evam vihārīnam yam nesam pakatam āsi, yam etesam pakatam ete brāhmaņe uddissa katam ahosi. Dvārabhattam upaṭṭhitanti "brāhmaṇānam dassāmā"ti sajjetvā tehi tehi dāyakehi attano attano gharadvāre ṭhapitabhattam. Saddhāpakatanti saddhāya pakatam, saddhādeyyanti vuttam hoti. Esānanti esantīti esā, tesam esānam, esamānānam pariyesamānānanti vuttam hoti. Dātaveti dātabbam. Tadamaññisunti tam amañnimsu, tam dvāre sajjetvā ṭhapitam bhattam saddhādeyyam pariyesamānānam etesam brāhmaṇānam dātabbam amañnimsu dāyakā janā, na tato param. Anatthikā hi te aññena ahesum, kevalam ghāsacchādanaparamatāya santuṭṭhāti adhippāyo.
- 290. **Nānārattehī**ti nānāvidharāgarattehi vatthehi vicitrattharaṇatthatehi, sayanehi ekabhūmikadvibhūmikādipāsādavarehi. **Āvasathehī**ti evarūpehi upakaraṇehi. **Phītā janapadā raṭṭhā** ekekappadesabhūtā janapadā ca keci keci sakalaraṭṭhā ca "namo brāhmaṇānan"ti sāyam pātam brāhmaṇe deve viya namassimsu.
- 291. Te evam namassiyamānā lokena **avajjhā brāhmaņā āsum**, na kevalanca avajjhā, **ajeyyā** vihimsitumpi<sup>1</sup> anabhibhavanīyattā ajeyyā ca ahesum. Kimkāranā? **Dhammarakkhitā**, yasmā dhammena rakkhitā. Te hi panca varasīladhamme<sup>2</sup> rakkhimsu, "dhammo have rakkhati dhammacārin"ti<sup>3</sup> dhammarakkhitā hutvā avajjhā ajeyyā ca ahesunti adhippāyo. **Na ne koci nivāresī**ti te brāhmane kulānam dvāresu sabbaso bāhiresu ca abbhantaresu ca sabbadvāresu<sup>4</sup> yasmā tesu piyasammatesu

<sup>1.</sup> Vihesitūnampi (Sī)

<sup>2.</sup> Pañca sīladhamme (Syā), pañca veramaṇidhamme (Ka)

<sup>3.</sup> Khu 5. 215. 357 pitthesu.

<sup>4.</sup> Sabbappakāresu (Syā, Ka)

varasīlasamannāgatesu mātāpitūsu viya ativissatthā manussā ahesum, tasmā "idam nāma thānam tayā na pavisitabban"ti na koci nivāresi.

292. Evam dhammarakkhitā kuladvāresu anivāritā carantā attha ca cattālīsañcāti atthacattālīsam vassāni kumārabhāvato pabhuti caranena komāram brahmacariyam carimsu te, yepi brāhmanacandālā ahesum, ko pana vādo brahmasamādīsūti evamettha adhippāyo veditabbo. Evam brahmacariyam carantā eva hi vijjācaranapariyetthim acarum brāhmanā pure, na abrahmacārino hutvā. Tattha vijjāpariyetthīti mantajjhenam. Vuttam cetam "so atthacattālīsa vassāni komāram brahmacariyam carati mante adhīyamāno"ti<sup>1</sup>. **Caranapariyetthī**ti sīlarakkhanam<sup>2</sup>. "Vijjācaranapariyetthun"tipi pātho, vijjācaranam pariyesitum acarunti attho.

293. Yathāvuttañca kālam brahmacariyam caritvā tato param gharāvāsam kappentāpi na brāhmanā aññamagamum khattiyam vā vessādīsu añnataram vā, ye ahesum devasamā vā mariyādā vāti<sup>3</sup> adhippāvo. Tathā satam vā sahassam vā datvā napi bhariyam kinimsu te, seyyathāpi etarahi ekacce kinanti. Te hi dhammena daram pariyesanti. Katham? Atthacattālīsam vassāni brahmacariyam caritvā brāhmanā<sup>4</sup> kaññābhikkham āhindanti "aham atthacattālīsa vassāni cinnabrahmacariyo, yadi vayappattā dārikā atthi, detha me"ti. Tato yassa vayappattā dārikā hoti, so tam alankaritvā nīharitvā dvāre thitasseva brāhmanassa hatthe udakam āsiñcanto "imam te brāhmana bhariyam posāvanatthāya dammī"ti vatvā deti.

Kasmā pana te evam ciram brahmacariyam caritvāpi dāram pariyesanti, na yāvajīvam brahmacārino hontīti? Micchādiţthivasena. Tesañhi evamdiţthi hoti "yo puttam na uppādeti, so kulavamsacchedakaro hoti, tato niraye paccatī"ti. Cattāro kira abhāyitabbam<sup>5</sup> bhāyanti ganduppādo kikī kuntanī<sup>6</sup> brāhmanāti. Ganduppādā kira mahāpathaviyā

<sup>1.</sup> Am 2. 198 pitthe.

<sup>5.</sup> Abhāyitabbā (Sī)

<sup>2.</sup> Sīlānam rakkhanam (Sī)

<sup>3.</sup> Devasamā ca mariyādā cāti (Ka) 4. Brāhmaṇadvāre (Sī), brāhmaṇā tadeva (Syā)

<sup>6.</sup> Kontanī (Sī), kuntinī (Syā), kontinī (Ka)

khayabhayena mattabhojino honti, na bahum mattikam khādanti. Kikī sakunikā ākāsapatanabhayena andassa upari uttānā seti. Kuntanī sakunikā pathavikampanabhayena pādehi bhūmim na suṭṭhu akkamati. Brāhmaṇā kulavamsūpacchedabhayena dāram pariyesanti. Āha cettha—

"Gaṇḍuppādo kikī ceva, kuntī brāhmaṇadhammiko. Ete abhayam¹ bhāyanti, sammūļhā caturo janā"ti.

Evam dhammena dāram pariyesitvāpi ca **sampiyeneva samvāsam sangantvā samarocayum**, sampiyeneva aññamaññam pemeneva kāyena ca cittena ca missībhūtā sanghaṭitā samsaṭṭhā hutvā samvāsam samarocayum², na appiyena na niggahena cāti vuttam hoti.

294. Evam sampiyeneva samvāsam karontāpi ca<sup>3</sup> aññatra tamhāti, yo so utusamayo, yamhi samaye brāhmaṇī brāhmaṇena upagantabbā, aññatra tamhā samayā ṭhapetvā tam samayam ututo viratam utuveramaṇim pati bhariyam, yāva puna so samayo āgacchati, tāva aṭṭhatvā antarāyeva. Methunam dhammanti methunāya dhammāya. Sampadānavacanapattiyā kiretam upayogavacanam. Nāssu gacchantīti neva gacchanti. Brāhmaṇāti ye honti devasamā ca mariyādā cāti adhippāyo.

295. Avisesena pana sabbepi brahmacariyañca -pa- avaṇṇayuṁ. Tattha brahmacariyanti methunavirati. Sīlanti sesāni cattāri sikkhāpadāni. Ajjavanti ujubhāvo, atthato asaṭhatā amāyāvitā ca. Maddavanti mudubhāvo, atthato atthaddhatā anatimānitā ca. Tapoti indriyasaṁvaro. Soraccanti suratabhāvo sukhasīlatā appaṭikūlasamācāratā. Avihiṁsāti pāṇi-ādīhi avihesikajātikatā sakaruṇabhāvo. Khantīti adhivāsanakkhanti. Iccete guṇe avaṇṇayuṁ. Yepi nāsakkhiṁsu sabbaso paṭipattiyā ārādhetuṁ, tepi tattha sāradassino hutvā vācāya vaṇṇayiṁsu pasaṁsiṁsu.

296. Evam vannentānanca yo nesam -pa- nāgamā, yo etesam brāhmanānam paramo brahmā ahosi, brahmasamo nāma uttamo

<sup>1.</sup> Abhāyā (Sī)

<sup>2.</sup> Samvāsamarocesum (Sī), samvāsamarocayum (Syā)

<sup>3.</sup> Rocentāpi ca (Sī)

brāhmaņo ahosi, daļhena parakkamena samannāgatattā **daļhaparakkamo. Sa vā**ti vibhāvane vā-saddo, tena so evarūpo brāhmaņoti tameva vibhāveti. **Methunaṁ dhamman**ti methunasamāpattiṁ. **Supinantepi nāgamā**ti supinepi<sup>1</sup> na agamāsi.

- 297. Tato tassa vattam -pa- avannayum. Imāya gāthāya navamagāthāya vuttaguņeyeva ādi-antavasena niddisanto devasame brāhmaņe pakāseti. Te hi viñnujātikā panditā tassa brahmasamassa brāhmaņassa vattam anusikkhanti pabbajjāya jhānabhāvanāya ca, te ca ime brahmacariyādiguņe paṭipattiyā eva vaṇṇayantīti. Te sabbepi brāhmaṇā Pancakanipāte Donasutte<sup>2</sup> vuttanayeneva veditabbā.
- 298. Idāni mariyāde brāhmaņe dassento āha "taṇḍulaṁ sayanan"ti. Tassattho—tesu ye honti mariyādā, te brāhmaṇā³ sace yaññaṁ kappetukāmā honti, atha āmakadhaññapaṭiggahaṇā paṭiviratattā nānappakārakaṁ taṇḍulañca mañcapīṭhādibhedaṁ sayanañca khomādibhedaṁ vatthañca gosappitilatelādibhedaṁ sappitelañca yāciya dhammena, "uddissa ariyā tiṭṭhanti, esā ariyāna yācanā"ti evaṁ vuttena uddissaṭṭhānasaṅkhātena dhammena yācitvā, atha yo yaṁ icchati dātuṁ, tena taṁ dinnataṇḍulādiṁ samodhānetvā saṁkaḍḍhitvā. "Samudānetvā"tipi pāṭho, ekoyevattho. Tato yaññamakappayunti tato gahetvā dānamakaṁsu.
- 299. Karontā ca evametasmim **upaṭṭhitasmim** dānasaṅkhāte **yaññasmim nāssu gāvo hanimsu te,** na te gāviyo hanimsu. Gāvīmukhena cettha sabbapāṇā vuttāti veditabbā. Kimkāraṇā na hanimsūti? Brahmacariyādiguṇayuttattā. Apica visesato **yathā mātā -pa- nāssu gāvo hanimsute.** Tattha **yāsu jāyanti osadhā**ti yāsu pittādīnam bhesajjabhūtā pañca gorasā jāyanti.
- 300. **Annadā**ti-ādīsu yasmā pañca gorase paribhuñjantānaṁ khudā vūpasammati, balaṁ vaḍḍhati, chavivaṇṇo vippasīdati, kāyikamānasikaṁ sukhaṁ

uppajjati, tasmā annadā baladā vaṇṇadā sukhadā cetāti veditabbā. Sesamettha uttānatthameva.

- 301. Evam te yaññesu gāvo ahanantā puññappabhāvānuggahitasarīrā sukhumālā -pa- sukhamedhittha yaṁ pajā. Tattha sukhumālā mudutaluṇahatthapādāditāya, mahākāyā ārohapariṇāhasampattiyā, vaṇṇavanto suvaṇṇavaṇṇatāya saṇṭhānayuttatāya ca, yasassino lābhaparivārasampadāya. Sehi dhammehīti sakehi cārittehi. Kiccākiccesu ussukāti kiccesu "idaṁ kātabbaṁ", akiccesu "idaṁ na kātabban"ti ussukkamāpannā hutvāti attho. Evaṁ te porāṇā brāhmaṇā evarūpā hutvā dassanīyā pasādanīyā lokassa paramadakkhiṇeyyā imāya paṭipattiyā yāva loke avattiṁsu, tāva vigata-ītibhayupaddavā hutvā nānappakārakaṁ sukhaṁ edhittha pāpuṇi, sukhaṁ vā edhittha sukhaṁ vuḍḍhiṁ agamāsi. Ayaṁ pajāti sattalokaṁ nidasseti.
- 302-3. Kālaccayena pana sambhinnamariyādabhāvam āpajjitukāmānam tesam āsi vipallāso -pa- bhāgaso mite. Tattha vipallāsoti viparītasaññā. Anuto anunti lāmakatthena parittatthena appassādatthena anubhūtato kāmagunato uppannam jhānasāmaññanibbānasukhāni upanidhāya sankhyampi anupagamanena anum kāmasukham, lokuttarasukham vā upanidhāya anubhūtato attanā patiladdhalokiyasamāpattisukhato anum appakatopi appakam kāmasukham disvāti adhippāyo. Rājino cāti rañño ca. Viyākāranti sampattim. Ājaññasamyutteti assājānīyasamyutte. Sukateti dārukammalohakammena sunitthite. Cittasibbaneti sīhacammādīhi alankaranavasena citrasibbane. Nivesaneti gharavatthūni. Niveseti tattha patitthāpitagharāni. Vibhatteti āyāmavitthāravasena vibhattāni. Bhāgaso miteti anganadvārapāsādakūtāgārādivasena kotthāsam kotthāsam katvā mitāni. Kim vuttam hoti? Tesam brāhmanānam anuto anusañnitam kāmasukhañca rañño byākārañca alankatanāriyo ca vuttappakāre rathe ca nivesane nivese ca disvā dukkhesuyeva etesu vatthūsu "sukhan"ti pavattattā pubbe pavattanekkhammasaññāvipallāsasankhātā viparītasaññā āsi.

304. Te evam viparītasaññā hutvā gomaṇḍalaparibyūṭham -pa-brāhmaṇā. Tattha gomaṇḍalaparibyūṭhanti¹ goyūthehi parikiṇṇam. Nārīvaragaṇāyutanti varanārīgaṇasamyuttam. Uṭāranti vipulam. Mānusam bhoganti manussānam nivesanādibhogavatthum. Abhijjhāyimsūti "aho vatidam amhākam assā"ti tanham vaddhetvā abhipatthayamānā jhāyimsu.

305. Evam abhijjhāyantā ca "ete manussā sunhātā suvilittā kappitakesamassū āmuttamani-ābharanā pañcahi kāmagunehi paricārenti, mayam pana evam tehi namassiyamānāpi sedamalakilitthagattā parūlhakacchanakhalomā bhogarahitā paramakāruññatam pattā viharāma. Ete ca hatthikkhandha-assapitthisivikāsuvannarathādīhi vicaranti, mayam pādehi. Ete dvibhūmikādipāsādatalesu vasanti, mayam araññarukkhamūlādīsu. Ete ca gonakādīhi attharaņehi atthatāsu varaseyyāsu sayanti, mayam tattikācammakhandādīni attharitvā bhūmiyam. Ete nānārasāni bhojanāni bhuñjanti, mayam uñchācariyāya yāpema. Katham nu kho mayampi etehi sadisā bhaveyyāmā"ti cintetvā "dhanam icchitabbam, na sakkā dhanarahitehi ayam sampatti pāpunitun"ti ca avadhāretvā vede bhinditvā dhammayutte purānamante nāsetvā adhammayutte kūtamante ganthetvā dhanatthikā Okkākarājānamupasankamma sotthivacanādīni payuñjitvā "amhākam mahārāja brāhmanavamse paveniyā āgatam porānamantapadam atthi, tam mayam ācariyamutthitāya na kassaci bhanimhā, tam mahārājā sotumarahatī"ti ca vatvā assamedhādiyaññam vannayimsu. Vannayitvā ca rājānam ussāhentā "yaja mahārāja, evam pahūtadhanadhañño tvam, natthi te yaññasambhāravekallam, evam hi te yajato sattakulaparivattā sagge uppajjissantī"ti avocum. Tena nesam tam pavattim dassento āha Bhagavā "te tattha mante -pa- bahu te dhanan"ti.

Tattha tatthāti tasmim, yam bhogamabhijjhāyimsu, tannimittanti vuttam hoti. Nimittatthe hi etam bhummavacanam. Tadupāgamunti tadā upāgamum. Pahūtadhanadhaññosīti pahūtadhanadhañño bhavissasi, abhisamparāyanti adhippāyo. Āsamsāyam hi anāgatepi vattamānavacanam icchanti saddakovidā.

yajassūti yajāhi. Vittam dhananti jātarūpādiratanameva vittikāraņato vittam, samiddhikāraņato dhananti vuttam. Atha vā vittanti vittikāraṇabhūtameva ābharaṇādi upakaraṇam, yam "pahūtavittūpakaraṇo"ti-ādīsu¹ āgacchati. Dhananti hiraññasuvaṇṇādi. Kim vuttam hoti? Te brāhmaṇā mante ganthetvā tadā Okkākam upāgamum. Kinti? "Mahārāja bahū te vittañca dhanañca, yajassu, āyatimpi pahūtadhanadhañño bhavissasī"ti.

306. Evam kāranam vatvā saññāpentehi tato ca rājā -pa- madā dhanam. Tattha saññattoti ñāpito. Rathesabhoti mahārathesu khattiyesu akampiyatthena usabhasadiso. "Assamedhan"ti-ādīsu assamettha medhantīti assamedho, dvīhi pariyaññehi yajitabbassa ekavīsatiyūpassa thapetvā bhūmiñca purise ca avasesasabbavibhavadakkhiṇassa yaññassetam adhivacanam. Purisamettha medhantīti purisamedho, catūhi pariyaññehi yajitabbassa saddhim bhūmiyā assamedhe vuttavibhavadakkhinassa yaññassetam adhivacanam. Sammamettha pāsantīti sammāpāso, divase divase sammam khipitvā tassa patitokāse vedim katvā samhārimehi yūpādīhi sarassatinadiyā nimuggokāsato pabhuti patilomam gacchantena yajitabbassa satrayāgassetam<sup>2</sup> adhivacanam. Vājamettha pivantīti vājapeyyo, ekena pariyaññena sattarasahi pasūhi yajitabbassa beluvayūpassa sattarasakadakkhinassa<sup>3</sup> yaññassetam adhivacanam. Natthi ettha aggalāti niraggalo, navahi pariyaññehi yajitabbassa saddhim bhūmiyā ca purisehi ca assamedhe vuttavibhavadakkhinassa sabbamedhapariyāyanāmassa assamedhavikappassetam adhivacanam. Sesamettha pākatameva.

307-8. Idāni yam vuttam "brāhmaṇānamadā dhanan"ti, tam dassento "gāvo sayanañcā"ti gāthādvayamāha. So hi rājā "dīgharattam lūkhāhārena kilantā pañca gorase paribhuñjantū"ti nesam sapungavāni goyūthāneva adāsi, tathā "dīgharattam thaṇḍilasāyitāya

<sup>1.</sup> Dī 1. 122 pitthe.

Yātrāyāgassetam (Sī), sātrāyāgassetam (Syā); Am-Ţṭha 2. 302;
 Am-Ṭṭha 3. 194; Sam-Ṭṭha 1. 134 piṭṭhesupi passitabbam.

<sup>3.</sup> Sattarasa sattarasakadakkhiņassa (Sī, Syā)

thūlasāṭakanivāsanena ekaseyyāya pādacārena rukkhamūlādivāsena ca kilantā gonakādi-atthatavarasayanādīsu sukham anubhontū"ti nesam mahagghāni sayanādīni ca adāsi. Evametam nānappakārakam aññañca hiraññasuvaṇṇādidhanam adāsi. Tenāha Bhagavā "gāvo sayanañca vatthañca -pa- brāhmaṇānamadā dhanan"ti.

309-10. Evam tassa rañño santikā te ca tattha -pa- puna mupāgamum. Kim vuttam hoti? Tassa rañño santikā te brāhmaṇā tesu yāgesu dhanam labhitvā dīgharattam divase divase evameva¹ ghāsacchādanam pariyesitvā nānappakārakam vatthukāmasannidhim samarocayum, tato tesam icchāvatiṇṇānam khīrādipañcagorasassādavasena rasataṇhāya otiṇṇacittānam "khīrādīnipi tāva gunnam sādūni, addhā imāsam mamsam sādutaram bhavissatī"ti evam mamsam paṭicca bhiyyotaṇhā pavaḍḍhatha. Tato cintesum "sace mayam māretvā khādissāma, gārayhā bhavissāma, yannūna mante gantheyyāmā"ti. Atha punapi vedam bhinditvā tadanurūpe te tattha mante ganthetvā te brāhmaṇā tannimittam kūṭamante ganthetvā okkākarājānam puna upāgamimsu imamattham bhāsamānā "yathā āpo ca -pa- bahu te dhanan"ti.

Kim vuttam hoti? Amhākam mahārāja mantesu etadāgatam—yathā āpo hatthadhovanādisabbakiccesu pāṇīnam upayogam gacchati, natthi tesam tatonidānam pāpam. Kasmā? Yasmā parikkhāro so hi pāṇinam, upakaraṇatthāya uppannoti adhippāyo. Yathā cāyam mahāpathavī gamanaṭṭhānādisabbakiccesu kahāpaṇasaṅkhātam hiraññam suvaṇṇarajatādibhedam dhanam yavagodhūmādibhedam dhāniyañca samvohārādisabbakiccesu upayogam gacchati, evam gāvo manussānam sabbakiccesu upayogagamanatthāya uppannā. Tasmā etā hanitvā nānappakārake yāge yajassu bahu te vittam, yajassu bahu te dhananti.

311-12. Evam purimanayeneva tato ca rājā -pa- aghātayi, yam² tato pubbe kañci sattam na pādā -pa- ghātayi. Tadā kira brāhmaṇā yaññāvāṭam gāvīnam pūretvā maṅgala-usabham bandhitvā rañño mūlam netvā "mahārāja gomedhayaññam yajassu, evam te brahmalokassa maggo visuddho

bhavissatī''ti āhaṁsu. Rājā katamaṅgalakicco khaggaṁ gahetvā puṅgavena saha anekasatasahassā gāvo māresi. Brāhmaṇā yaññāvāṭe maṁsāni chinditvā khādiṁsu, pītakodātarattakambale ca pārupitvā māresuṁ. Tadupādāya kira gāvo pārute disvā ubbijjanti. Tenāha Bhagavā "na pādā -pa- ghātayī''ti.

- 313. Tato devāti evam tasmim rājini gāviyo ghātetumāraddhe atha tadanantarameva tam goghātakam disvā ete Cātumahārājikādayo devā ca, pitaroti brāhmaņesu laddhavohārā brahmāno ca, Sakko Devānamindo ca, pabbatapādanivāsino dānavayakkhasañnitā asurarakkhasā ca "adhammo adhammo"ti evam vācam nicchārentā "dhi manussā dhi manussā"ti ca vadantā pakkandum. Evam bhūmito pabhuti so saddo muhuttena yāva brahmalokā agamāsi, ekadhikkāraparipuņņo loko ahosi. Kim kāraṇam? Yam sattham nipatī gave, yasmā gāvimhi sattham nipatīti vuttam hoti.
- 314. Na kevalañca devādayo pakkandum, ayamaññopi loke anattho udapādi—ye hi te tayo rogā pure āsum, icchā anasanam jarā, kiñci kiñcideva patthanatanhā ca khudā ca paripākajarā cāti vuttam hoti. Te pasūnañca samārambhā, aṭṭhānavutimāgamum, cakkhurogādinā bhedena aṭṭhanavutibhāvam pāpunimsūti attho.
- 315. Idāni Bhagavā tam pasusamārambham nindanto āha "eso adhammo"ti. Tassattho—eso pasusamārambhasankhāto kāyadandādīnam¹ tinnam dandānam añnataradandabhūto dhammato apetattā adhammo okkanto ahu, pavatto āsi, so ca kho tato pabhuti pavattattā purāno, yassa okkamanato pabhuti kenaci pādādinā ahimsanato adūsikāyo gāvo hañnanti, yā ghātentā dhammā dhamsanti cavanti parihāyanti yājakā yannayājino janāti.
- 316. **Evameso aņudhammo**ti evam eso lāmakadhammo hīnadhammo, adhammoti vuttam hoti. Yasmā vā ettha dānadhammopi appako

atthi, tasmā taṁ sandhāyāha "aṇudhammo"ti. **Porāṇo**ti tāva cirakālato pabhuti pavattattā porāṇo. Viññūhi pana garahitattā **viññugarahito**ti veditabbo. Yasmā ca viññugarahito, tasmā **yattha edisakaṁ passati, yājakaṁ garahatī jano.** Kathaṁ? "Abbudaṁ¹ brāhmaṇehi uppāditaṁ, gāvo vadhitvā maṁsaṁ khādantī"ti evamādīni vatvāti ayamettha anussavo.

317. Evam dhamme viyāpanneti evam porāņe brāhmaṇadhamme naṭṭhe. "Viyāvatte"tipi pāṭho, viparivattitvā aññathā bhūteti attho. Vibhinnā suddavessikāti pubbe samaggā viharantā suddā ca vessā ca te vibhinnā. Puthū vibhinnā khattiyāti khattiyāpi bahū aññamañnam bhinnā. Patim bhariyāvamañnathāti bhariyā ca gharāvāsattham issariyabale ṭhapitā puttabalādīhi upetā hutvā patim avamañnatha, paribhavi avamañni na sakkaccam upaṭṭhāsi.

318. Evam aññamaññam vibhinnā samānā khattiyā brahmabandhū ca -pa- kāmānam vasamanvagunti. Khattiyā ca brāhmaṇā ca ye caññe vessasuddā yathā saṅkaram nāpajjanti, evam attano attano gottena rakkhitattā gottarakkhitā, te sabbepi tam jātivādam niramkatvā, "aham khattiyo aham brāhmaṇo"ti etam sabbampi nāsetvā pañcakāmaguṇasaṅkhātānam kāmānam vasam anvaram āsattam pāpuṇimsu², kāmahetu na kiñci akattabbam nākamsūti vuttam hoti.

Evamettha Bhagavā "isayo pubbakā"ti-ādīhi navahi gāthāhi porāṇānaṁ brāhmaṇānaṁ vaṇṇaṁ bhāsitvā "yo nesaṁ paramo"ti gāthāya brahmasamaṁ, "tassa vattamanusikkhantā"ti gāthāya devasamaṁ, "taṇḍulaṁ sayanan"ti-ādikāhi catūhi gāthāhi mariyādaṁ, "tesaṁ āsi vipallāso"ti-ādīhi sattarasahi gāthāhi sambhinnamariyādaṁ, tassa vippaṭipattiyā devādīnaṁ pakkandanādidīpanatthañca dassetvā desanaṁ niṭṭhāpesi. Brāhmaṇacaṇḍālo pana idha avuttoyeva. Kasmā? Yasmā vipattiyā³ akāraṇaṁ. Brāhmaṇadhammasampattiyā hi brahmasamadevasamamariyādā

<sup>1.</sup> Abhūtam (Sī) 2. Anvagum pāpuņimsu (Sī), anvagum āsattatam pāpuņimsu (Syā)

<sup>3.</sup> Vipattiyāpi (Sī), kiñci vipattiyā (Syā), yamkiñci vipattiyā (Ka)

kāraṇam honti, vipattiyā sambhinnamariyādo. Ayam pana doṇasutte¹ vuttappakāro brāhmaṇacaṇḍālo brāhmaṇadhammavipattiyāpi akāraṇam. Kasmā? Vipanne dhamme uppannattā. Tasmā tam adassetvāva desanam niṭṭhāpesi. Etarahi pana sopi brāhmaṇacaṇḍālo dullabho. Evamayam brāhmaṇānam dhammo² vinaṭṭho. Tenevāha doṇo brāhmaṇo "evam sante mayam bho Gotama brāhmaṇacaṇḍālampi na pūremā"ti. Sesamettha vuttanayameva.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Brāhmaṇadhammikasuttavaṇṇanā niţthitā.

### 8. Dhammasutta (Nāvāsutta) vaņņanā

319. Yasmā hi dhammanti Dhammasuttam, "Nāvāsuttan" tipi³ vuccati. Kā uppatti? Idam suttam āyasmantam Sāriputtattheram ārabbha vuttam. Ayamettha sankhepo, vitthāro pana dvinnam aggasāvakānam uppattito pabhuti veditabbo. Seyyathidam? Anuppanne kira Bhagavati dve aggasāvakā ekam asankhyeyyam kappasatasahassanca pāramiyo pūretvā devaloke nibbattā. Tesam paṭhamo cavitvā Rājagahassa avidūre Upatissagāmo nāma brāhmaṇānam bhogagāmo atthi, tattha saṭṭhiadhikapancakoṭisatadhanavibhavassa gāmasāmino brāhmaṇassa Rūpasārī nāma brāhmaṇī, tassā kucchiyam paṭisandhim aggahesi. Dutiyo tassevāvidūre Kolitagāmo nāma brāhmaṇānam bhogagāmo atthi, tattha tathārūpavibhavasseva gāmasāmino brāhmaṇassa Moggallānī nāma brāhmaṇī, tassā kucchiyam tam divasameva paṭisandhim aggahesi. Evam tesam ekadivasameva paṭisandhiggahaṇanca gabbhavuṭṭhānanca ahosi. Ekadivaseyeva ca nesam ekassa Upatissagāme jātattā Upatisso, ekassa Kolitagāme jātattā Kolitoti nāmamakamsu.

<sup>1.</sup> Am 2. 202 pitthe.

Te sahapasum kīļantā sahāyakā anupubbena vuḍḍhim pāpuṇimsu, ekamekassa ca pañcapañcamāṇavakasatāni parivārā ahesum. Te uyyānam vā nadītittham vā gacchantā saparivārāyeva gacchanti. Eko pañcahi suvaṇṇasivikāsatehi, dutiyo pañcahi ājaññarathasatehi. Tadā ca Rājagahe kālānukālam giraggasamajjo nāma hoti, sāyanhasamaye nagaravemajjhe yattha sakala-aṅgamagadhavāsino abhiññātā khattiyakumārādayo sannipatitvā supaññattesu mañcapīṭhādīsu nisinnā samajjavibhūtim passanti. Atha te sahāyakā tena parivārena saddhim tattha gantvā paññattāsanesu nisīdimsu. Tato Upatisso samajjavibhūtim passanto mahājanakāyam sannipatitam disvā "ettako janakāyo vassasatam appatvāva marissatī"ti cintesi. Tassa maraṇam āgantvā nalāṭante patiṭṭhitam viya ahosi, tathā Kolitassa. Tesam anekappakāresu naṭesu naccantesu dassanamattepi cittam na nami, aññadatthu samvegoyeva udapādi.

Atha vutthite samajje pakkantāya parisāya sakaparivārena pakkantesu tesu sahāyesu Kolito Upatissam pucchi "kim samma nātakādidassanena tava pamodanamattampi nāhosī"ti. So tassa tam pavattim ārocetvā tampi tatheva patipucchi. Sopi tassa attano pavattim arocetva "ehi samma pabbajitva amatam gavesāmā"ti āha, "sādhu sammā"ti Upatisso tam sampaticchi. Tato dvepi janā tam sampattim chaddetvā punadeva Rājagahamanuppattā. Tena ca samayena Rājagahe sañcayo nāma paribbājako pativasati. Te tassa santike pañcahi mānavakasatehi saddhim pabbajitvā katipāheneva tayo vede sabbañca paribbājakasamayam uggahesum. Te tesam satthānam ādimajjhapariyosānam upaparikkhantā pariyosānam adisvā ācariyam pucchimsu "imesam satthānam ādimajjham dissati, pariyosānam pana na dissati 'idam nāma imehi satthehi pāpuneyyāti, yato uttari pāpunitabbam natthī'ti". Sopi āha "ahampi tesam tathāvidham pariyosānam na passāmī"ti. Te āhamsu "tena hi mayam imesam pariyosānam gavesāmā"ti. Te ācariyo "yathāsukham gavesathā"ti āha. Evam te tena anuññātā amatam gavesamānā āhiņdantā Jambudīpe pākatā ahesum. Tehi khattiyapaņditādayo pañham putthā uttaruttarim na sampāyanti.

"upatisso Kolito"ti vutte pana "ke ete, na kho mayam jānāmā"ti bhaṇantā natthi, evam vissutā ahesum.

Evam tesu amatapariyesanam caramānesu amhākam Bhagavā loke uppajjitvā pavattitavaradhammacakko anupubbena Rājagahamanuppatto. Te ca paribbājakā sakalajambudīpam caritvā tiṭṭhatu amatam, antamaso pariyosānapañhavissajjanamattampi alabhantā punadeva Rājagaham agamamsu. Atha kho āyasmā Assaji pubbanhasamayam nivāsetvāti yāva tesam pabbajjā. Tāva sabbam Pabbajjākhandhake¹ āgatanayeneva vitthārato daṭṭhabbam.

Evam pabbajitesu tesu dvīsu sahāyakesu āyasmā Sāriputto addhamāsena sāvakapāramīñānam sacchākāsi. So yadā Assajittherena saddhim ekavihāre vasati, tadā Bhagavato upatthānam gantvā anantaram therassa upatthānam gacchati "pubbācariyo me ayamāyasmā, etamaham nissāya Bhagayato sāsanam aññāsin"ti gāravena. Yadā pana Assajittherena saddhim ekavihāre na vasati, tadā yassam disāyam thero vasati, tam disam oloketvā pañcapatitthitena vanditvā añjalim paggayha namassati. Tam disvā keci bhikkhū katham samutthāpesum "Sāriputto aggasāvako hutvā disam namassati, ajjāpi maññe brāhmanaditthi appahīnā"ti. Atha Bhagavā dibbāya sotadhātuyā tam kathāsallāpam sutvā paññattavarabuddhāsane nisinnamyeva attānam dassento bhikkhū āmantesi "kāya nuttha bhikkhave etarahi kathāya sannisinnā"ti. Te tam pavattim ācikkhimsu. Tato Bhagavā "na bhikkhave Sāriputto disam namassati, yam nissāya sāsanam aññāsi, tam attano ācariyam vandati namassati sammāneti, ācariyapūjako bhikkhave Sāriputto"ti vatvā tattha sannipatitānam dhammadesanattham imam suttamabhāsi.

Tattha yasmā hi dhammam puriso vijaññāti yato puggalā piṭakattayappabhedam pariyattidhammam vā, pariyattim sutvā adhigantabbam navalokuttarappabhedam paṭivedhadhammam vā puriso vijaññā jāneyya vedeyya. "Yassā"tipi² pāṭho, so evattho. Indamva nam devatā pūjayeyyāti yathā Sakkam Devānamindam dvīsu devalokesu devatā pūjenti, evam so puggalo tam puggalam kālasseva vuṭṭhāya upāhanaomuñcanādim sabbam vattapaṭivattam

karonto pūjeyya sakkareyya garukareyya. Kim kāraṇam? **So pūjito -pa-pātukaroti dhammam,** so ācariyo evam pūjito tasmim antevāsimhi pasannacitto pariyattipaṭivedhavasena bahussuto desanāvaseneva pariyattidhammamca, desanam sutvā yathānusiṭṭham paṭipattiyā adhigantabbam paṭivedhadhammamca pātukaroti deseti, desanāya vā pariyattidhammam, upamāvasena attanā adhigatapaṭivedhadhammam pātukaroti.

- 320. Tadaṭṭhikatvāna nisamma dhīroti evam pasannena ācariyena pātukatam dhammam aṭṭhikatvāna suṇitvā upadhāraṇasamatthatāya dhīro puriso. Dhammānudhammam paṭipajjamānoti lokuttaradhammassa anulomattā anudhammabhūtam vipassanam bhāvayamāno. Viññū vibhāvī nipuṇo ca hotīti viñnutāsankhātāya pañnāya adhigamena viñnū, vibhāvetvā paresampi pākaṭam katvā ñāpanasamatthatāya vibhāvī, paramasukhumatthapaṭivedhatāya nipuṇo ca hoti. Yo tādisam bhajati appamattoti yo tādisam pubbe vuttappakāram bahussutam appamatto tappasādanaparo hutvā bhajati.
- 321. Evam paṇḍitācariyasevanam pasamsitvā idāni bālācariyasevanam nindanto "khuddanca bālan"ti imam gāthamāha. Tattha khuddanti khuddena kāyakammādinā samannāgatam, paññābhāvato bālam. Anāgatatthanti anadhigatapariyattipaṭivedhattham. Usūyakanti issāmanakatāya¹ antevāsikassa vuḍḍhim asahamānam. Sesamettha pākaṭameva padato. Adhippāyato pana yo bahucīvarādilābhī ācariyo antevāsikānam cīvarādīni na sakkoti dātum, dhammadāne pana aniccadukkhānattavacanamattampi na sakkoti, etehi khuddatādidhammehi² samannāgatattā tam khuddam balam anāgatattham usūyakam ācariyam upasevamāno "pūtimaccham kusaggenā"ti³ vuttanayena sayampi bālo hoti. Tasmā idha sāsane kiñci appamattakampi pariyattidhammam paṭivedhadhammam vā avibhāvayitvā ca avijānitvā ca yassa dhammesu kankhā, tam ataritvā maraṇam upetīti evamassa attho veditabbo.
- 322-3. Idāni tassevatthassa pākaṭakaraṇatthaṁ "yathā naro"ti gāthādvayamāha. Tattha āpagantinadiṁ. Mahodakanti bahu-udakaṁ. Salilanti

<sup>1.</sup> Issāpakatatāya (Syā)

<sup>3.</sup> Khu 1. 241; Khu 5. 330 pitthesu.

ito cito ca gatam, vitthinnanti<sup>1</sup> vuttam hoti. "Saritan"tipi pāṭho, so evattho. **Sīghasotan**ti hārahārikam, vegavatinti<sup>2</sup> vuttam hoti. **Kim so**ti ettha "so vuyhamāno"ti iminā ca sokārena tassa narassa niddiṭṭhattā nipātamatto sokāro, kim sūti vuttam hoti yathā "na bhavissāmi nāma so, vinassissāmi nāma so"ti. **Dhamman**ti pubbe vuttam duvidhameva. **Anisāmayatthan**ti anisāmetvā attham. Sesamettha pākaṭameva padato.

Adhippāyato pana yathā yo kocideva naro vuttappakāram nadim otaritvā tāya nadiyā vuyhamāno anusotagāmī sotameva anugacchanto pare pāratthike kim sakkhati pāram netum. "Sakkatī"tipi pāṭho. Tatheva duvidhampi dhammam attano paññāya avibhāvayitvā bahussutānañca santike attham anisāmetvā sayam avibhāvitattā ajānanto anisāmitattā ca avitiṇṇakankho pare kim sakkhati nijjhāpetum pekkhāpetunti evamettha attho daṭṭhabbo. "So vata Cunda attanā palipapalipanno"ti-ādikañcettha³ suttapadam anussaritabbam.

324-5. Evam bālasevanāya bālassa param nijjhāpetum asamatthatāya pākaṭakaraṇattham upamam vatvā idāni "yo tādisam bhajati appamatto"ti ettha vuttassa paṇḍitassa pare nijjhāpetum samatthatāya pākaṭakaraṇattham "yathāpi nāvan"ti gāthādvayamāha. Tattha phiyenāti dabbipadarena. Rittenāti veļudaṇḍena. Tatthāti tassam nāvāyam. Tatrūpayaññūti<sup>4</sup> tassā nāvāya āharaṇapaṭiharaṇādi-upāyajānanena<sup>5</sup> maggapaṭipādanena upāyaññū. Sikkhitasikkhatāya sukusalahatthatāya ca<sup>6</sup> kusalo. uppannupaddavapaṭikārasamatthatāya mutīmā. Vedagūti vedasaṅkhātehi catūhi maggañāṇehi gato. Bhāvitattoti tāyeva maggabhāvanāya bhāvitacitto. Bahussutoti pubbe vuttanayeneva. Avedhadhammoti aṭṭhahi lokadhammehi akampaniyasabhāvo. Sotāvadhānūpanisūpapanneti sota-odahanena ca maggaphalānam upanissayena ca upapanne. Sesam uttānapadatthameva. Adhippāyayojanāpi sakkā purimanayeneva jānitunti na vitthāritā.

<sup>1.</sup> Odhito apagatam vitthinnanti (Ka)

<sup>1.</sup> Odinio upugutum vitiminiami (Ku)

<sup>3.</sup> Ma 1. 54 pitthe.

<sup>5.</sup> Āharaṇapasāraṇādi-upāyajānanena (Sī, Syā)

<sup>6.</sup> Lahuhatthatāya ca (Sī), kusalamattatāya ca (Syā)

<sup>2.</sup> Na cirāgatam vegavatinti (Ka)

<sup>4.</sup> Tatrupāyaññūti (Sī, Syā)

326. Evam paṇḍitassa pare nijjhāpetum samatthabhāvapākaṭakaraṇattham upamam vatvā tassā paṇḍitasevanāya niyojento "tasmā have"ti imam avasānagāthamāha. Tatrāyam saṅkhepattho—yasmā upanissayasampannā paṇḍitasevanena visesam pāpuṇanti, tasmā have sappurisam bhajetha. Kīdisam sappurisam bhajetha? Medhāvinañceva bahussutañca, paññāsampattiyā ca medhāvinam vuttappakārasutadvayena ca bahussutam. Tādisam hi bhajamāno tena bhāsitassa dhammassa aññāya attham evam ñatvā ca yathānusiṭṭham paṭipajjamāno tāya paṭipattiyā paṭivedhavasena viññātadhammo so maggaphalanibbānappabhedam lokuttarasukham labhetha adhigaccheyya pāpuṇeyyāti arahattanikūṭena desanam samāpesīti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Dhammasuttavannanā nitthitā.

9. Kimsīlasuttavaņņanā

327. Kimsīloti Kimsīlasuttam. Kā uppatti? Āyasmato Sāriputtassa gihisahāyako eko therasseva pituno Vangantabrāhmaņassa sahāyassa brāhmaņassa putto saṭṭhikoṭi-adhikam pañcasatakoṭidhanam pariccajitvā āyasmato Sāriputtattherassa santike pabbajitvā sabbam Buddhavacanam pariyāpuṇi. Tassa thero bahuso ovaditvā kammaṭṭhānamadāsi, so tena visesam nādhigacchati. Tato thero "Buddhaveneyyo eso"ti ñatvā tam ādāya Bhagavato santikam gantvā tam bhikkhum ārabbha puggalam aniyametvā "kimsīlo"ti pucchi, athassa Bhagavā tato param abhāsi. Tattha kimsīloti kīdisena vārittasīlena samannāgato, kīdisapakatiko vā. Kimsamācāroti kīdisena cārittena yutto. Kāni kammāni brūhayanti kāni kāyakammādīni vaḍḍhento. Naro sammā niviṭṭhassāti abhirato naro sāsane sammā patiṭṭhito bhaveyya. Uttamatthañca pāpuṇeti sabbatthānam uttamam arahattañca pāpuneyyāti vuttam hoti.

328. Tato Bhagavā "Sāriputto aḍḍhamāsūpasampanno sāvakapāramippatto, kasmā ādikammikaputhujjanapañhaṁ pucchatī"ti āvajjento "saddhivihārikaṁ ārabbhā"ti ñatvā pucchāya vuttaṁ cārittasīlaṁ avibhajitvāva tassa sappāyavasena dhammaṁ desento "vuḍḍhāpacāyī"tiādimāha.

Tattha paññavuddho gunavuddho jativuddho vayovuddhoti cattaro vuddhā. Jātivā hi daharopi bahussuto bhikkhu appassutamahallakabhikkhūnamantare bāhusaccapaññāya vuddhattā paññāvuddho. Tassa hi santike mahallakabhikkhūpi Buddhavacanam pariyāpunanti, ovādavinicchayapañhavissajjanāni ca paccāsīsanti. Tathā daharopi bhikkhu adhigamasampanno gunavuddho nāma. Tassa hi ovāde patitthāya mahallakāpi vipassanāgabbham gahetvā arahattaphalam pāpuņanti. Tathā daharopi rājā khattiyo muddhāvasitto brāhmaņo vā sesajanassa vandanārahato **jātivuddho** nāma. Sabbo pana pathamajāto vayovuddho nāma. Tattha yasmā paññāya Sāriputtattherassa sadiso natthi thapetvā Bhagavantam, kathā gunenapi addhamāsena sabbasāvakapāramīñānassa patividdhattā. Jātiyāpi so brāhmanamahāsālakule uppanno, tasmā tassa bhikkhuno vayena samānopi so imehi tīhi kāranehi vuddho. Imasmim panatthe paññagunehi eva vuddhabhavam sandhaya Bhagavā āha "vuddhāpacāyī"ti. Tasmā tādisānam vuddhānam apacitikaranena vuddhāpacāyī, tesameva vuddhānam lābhādīsu usūvavigamena anusūvako ca sivāti ayamādipādassa attho.

Kālaññū cassāti ettha pana rāge uppanne tassa vinodanatthāya garūnam dassanam gacchantopi kālaññū, dose, mohe, kosajje uppanne tassa vinodanatthāya garūnam dassanam gacchantopi kālaññū, yato evam kālaññū ca assa garūnam dassanāya. Dhammim kathanti samathavipassanāyuttam. Erayitanti vuttam. Khaṇaññūti tassā kathāya khaṇavedī, dullabho vā ayam īdisāya kathāya savanakkhaṇoti jānanto. Suṇeyya sakkaccāti tam katham sakkaccam suṇeyya. Na kevalañca tameva, aññānipi Buddhagunādipatisamyuttāni subhāsitāni sakkaccameva suneyyāti attho.

329. "Kālaññū cassa garūnaṁ dassanāyā"ti ettha vuttanayañca attano uppannarāgādivinodanakālaṁ ñatvāpi garūnaṁ santikaṁ gacchanto **kālena** gacche

garūnaṁ sakāsaṁ, "ahaṁ kammaṭṭhāniko dhutaṅgadharo cā"ti katvā na cetiyavandanabodhiyaṅgaṇabhikkhācāramagga-atimajjhanhikavelādīsu yattha katthaci ṭhitamācariyaṁ disvā paripucchanatthāya upasaṅkameyya, sakasenāsane pana attano āsane nisinnaṁ vūpasantadarathaṁ sallakkhetvā kammaṭṭhānādividhipucchanatthaṁ upasaṅkameyyāti attho. Evaṁ upasaṅkamantopi ca thambhaṁ niraṁkatvā nivātavutti thaddhabhāvakaraṁ mānaṁ vināsetvā nīcavutti pādapuñchanacoļaka-chinnavisāṇusabha-uddhatadāṭhasappasadiso hutvā upasaṅkameyya. Atha tena garunā vuttaṁ atthaṁ dhammaṁ -pa- samācare ca. Atthanti bhāsitatthaṁ. Dhammanti Pāḷidhammaṁ. Saṁyamanti sīlaṁ. Brahmacariyanti avasesasāsanabrahmacariyaṁ. Anussare ceva samācare cāti atthaṁ kathitokāse anussareyya, dhammaṁ saṁyamaṁ brahmacariyaṁ kathitokāse anussareyya, anussaraṇamatteneva ca atussanto taṁ sabbampi samācare samācareyya samādāya vatteyya, tāsaṁ kathānaṁ¹ attani pavattane ussukkaṁ kareyyāti attho. Evaṁ karonto hi kiccakaro hoti.

- 330. Tato parañca dhammārāmo dhammarato dhamme thito dhammavinicchayaññū bhaveyya. Sabbapadesu cettha dhammoti samathavipassanā, ārāmo ratīti ekova attho, dhamme ārāmo assāti dhammārāmo. Dhamme rato, na aññaṁ pihetīti dhammarato. Dhamme thito dhammaṁ vattanato². Dhammavinicchayaṁ jānāti "idaṁ udayañāṇaṁ idaṁ vayañāṇa'n"ti dhammavinicchayaṁñū, evarūpo assa. Atha yāyaṁ rājakathāditiracchānakathā taruṇavipassakassa bahiddhārūpādīsu abhinandanuppādanena taṁ samathavipassanādhammaṁ sandūseti, tasmā "dhammasandosavādo"ti vuccati, taṁ nevācare dhammasandosavādaṁ, aññadatthu āvāsagocarādisappāyāni sevanto tacchehi nīyetha subhāsitehi. Samathavipassanāpaṭisaṁyuttānevettha tacchāni, tathārūpehi subhāsitehi nīyetha nīyeyya, kālaṁ khepeyyāti attho.
- 331. Idāni "dhammasandosavādan"ti ettha atisankhepena vuttam samathavipassanāyuttassa bhikkhuno upakkilesam pākaṭam karonto tadaññenapi upakkilesena saddhim "hassam jappan"ti imam gāthamāha. Hāsantipi pāṭho.

Vipassakena hi bhikkhunā hasanīyasmim vatthusmim sitamattameva kātabbam, niratthakakathājappo na bhāsitabbo, ñātibyasanādīsu paridevo na kātabbo, khāņukaṇṭakādimhi manopadoso na uppādetabbo. Māyākatanti vuttā māyā, tividham kuhanam, paccayesu giddhi, jāti-ādīhi māno, paccanīkasātatāsankhāto sārambho, pharusavacanalakkhaṇam kakkasam, rāgādayo kasāvā, adhimattataṇhālakkhaṇā¹ mucchāti ime ca dosā sukhakāmena aṅgārakāsu viya, sucikāmena gūthaṭhānam viya, jīvitukāmena āsivisādayo viya ca pahātabbā. Hitvā ca ārogyamadādivigamā vītamadena cittavikkhepābhāvā ṭhitattena caritabbam. Evam paṭipanno hi sabbupakkilesaparisuddhāya bhāvanāya na cirasseva arahattam pāpuṇāti. Tenāha Bhagavā "hassam jappam -pa- thitatto"ti.

332. Idāni yvāyam "hassam jappan"ti-ādinā nayena upakkileso vutto, tena samannāgato bhikkhu yasmā sāhaso hoti avīmamsakārī, ratto rāgavasena duṭṭho dosavasena gacchati, pamatto ca hoti kusalānam dhammānam bhāvanāya asātaccakārī, tathārūpassa ca "suņeyya sakkacca subhāsitānī"ti-ādinā nayena vutto ovādo niratthako, tasmā imassa samkilesassa puggalādhiṭṭhānāya desanāya sutādivuddhipaṭipakkhabhāvam dassento "viññātasārānī"ti imam gāthamāha.

Tassattho—yāni hetāni samathavipassanāpaṭisaṁyuttāni **subhāsitāni**, tesaṁ vijānanaṁ sāro. Yadi viññātāni sādhu, atha saddamattameva gahitaṁ, na kiñci kataṁ hoti, yena etāni sutamayena ñāṇena viññāyanti, taṁ **sutaṁ**, etañca sutamayañāṇaṁ **viññātasamādhisāraṁ**, tesu viññātesu dhammesu yo samādhi cittassāvikkhepo tathattāya paṭipatti, ayamassa sāro. Na hi vijānanamatteneva koci attho sijjhati. Yo panāyaṁ naro rāgādivasena vattanato **sāhaso**, kusalānaṁ dhammānaṁ bhāvanāya asātaccakāritāya **pamatto**, so saddamattaggāhīyeva hoti. Tena tassa atthavijānanābhāvato sā subhāsitavijānanapaññā ca, tathattāya paṭipattiyā abhāvato sutañca na vaḍḍhatīti.

333. Evam pamattānam sattānam paññāparihānim sutaparihāninca dassetvā idāni appamattānam tadubhayasārādhigamam dassento āha "dhamme ca ye -pa- sāramajjhagū"ti. Tattha ariyappavedito dhammo nāma samathavipassanādhammo. Ekopi hi Buddho samathavipassanādhammam adesetvā parinibbuto nāma natthi. Tasmā etasmim dhamme ca ve ariyappavedite ratā niratā appamattā sātaccānuyogino, anuttarā te vacasā manasā kammunā ca, te catubbidhena vacīsucaritena tividhena manosucaritena tividhena kāyasucaritena ca samannāgatattā vacasā manasā kammunā ca anuttarā, avasesasattehi asamā aggā visitthā. Ettāvatā saddhim pubbabhagasīlena ariyamaggasampayuttam sīlam desseti. Evam parisuddhasīlā te santisoraccasamādhisanthitā, sutassa paññāya ca sāramajihagū, ye ariyappavedite dhamme ratā, te na kevalam vācādīhi anuttarā honti, apica kho pana santisoracce samādhimhi ca santhitā hutvā sutassa paññāya ca sāramajjhagū adhigatā icceva veditabbā. Āsamsāyam bhūtavacanam. Tattha santīti nibbānam, soraccanti sundare ratabhāvena vathābhūtapativedhikā paññā, santiyā soraccanti santisoraccam. nibbānārammanāya maggapaññāyetam adhivacanam. **Samādhī**ti tamsampayuttova maggasamādhi. **Santhitā**ti tadubhaye patitthitā. Sutapaññānam sāram nāma arahattaphalavimutti. Vimuttisāram hi idam brahmacariyam.

Evamettha Bhagavā dhammena pubbabhāgapaṭipadaṁ, "anuttarā vacasā"ti-ādīhi sīlakkhandhaṁ, santisoraccasamādhīhi paññākkhandhasamādhikkhandheti tīhipi imehi khandhehi aparabhāgapaṭipadañca dassetvā sutapaññāsārena akuppavimuttiṁ dassento arahattanikūṭena desanaṁ samāpesi. Desanāpariyosāne ca so bhikkhu sotāpattiphalaṁ patvā puna na cirasseva aggaphale arahatte patiṭṭhāsīti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Kimsīlasuttavaņņanā niţţhitā.

#### 10. Utthānasuttavannanā

334. **Utthahathā**ti Utthānasuttam. Kā uppatti? Ekam samayam Bhagavā Sāvatthiyam viharanto rattim Jetavanavihāre vasitvā pubbanhasamayam bhikkhusamghaparivuto Sāvatthiyam pindāya caritvā pācīnadvārena nagarā nikkhamitvā migāramātupāsādam agamāsi divāvihāratthāya. Ācinnam kiretam Bhagavato rattim Jetavanavihāre vasitvā migāramātupāsāde diva vihārūpagamanam, rattinca migāramātupāsāde vasitvā Jetavane divāvihārūpagamanam. Kasmā? Dvinnam kulānam anuggahatthāya mahāpariccāgagunaparidīpanatthāya ca. Migāramātupāsādassa ca hetthā pañca kūṭāgāragabbhasatāni honti, yesu pañcasatā bhikkhū vasanti. Tattha yadā Bhagavā hetthāpāsāde vasati, tadā bhikkhū Bhagavato gāravena uparipāsādam nāruhanti. Tam divasam pana Bhagavā uparipāsāde kūtāgāragabbham pāvisi, tena hetthāpāsāde pañcapi gabbhasatāni pañcasatā bhikkhū pavisimsu. Te ca sabbeva navā honti adhunāgatā imam dhammavinayam uddhatā unnalā pākatindriyā. Te pavisitvā divāseyyam supitvā sāyam utthāya mahātale sannipatitvā "ajja bhattagge tuyham kim ahosi, tvam kattha agamāsi, aham āvuso Kosalarañno gharam, aham Anāthapindikassa, tattha evarūpo ca evarūpo ca bhojanavidhi ahosī"ti nānappakāram āmisakatham kathentā uccāsaddamahāsaddā ahesum.

Bhagavā tam saddam sutvā "ime mayā saddhim vasantāpi evam pamattā, aho ayuttakārino" ti Mahāmoggallānattherassa āgamanam cintesi. Tāvadeva āyasmā Mahāmoggallāno Bhagavato cittam ñatvā iddhiyā āgamma pādamūle vandamānoyeva ahosi. Tato nam Bhagavā āmantesi "ete te Moggallāna sabrahmacārino pamattā, sādhu ne samvejehī" ti. "Evam bhante" ti kho so āyasmā Mahāmoggallāno Bhagavato paṭissuṇitvā tāvadeva āpokasiṇam samāpajjitvā karīsabhūmiyam ṭhitam mahāpāsādam nāvam viya mahāvāto pādanguṭṭhakena kampesi saddhim patiṭṭhitapathavippadesena. Atha te bhikkhū bhītā vissaram karontā sakasakacīvarāni chaḍḍetvā catūhi dvārehi nikkhamimsu. Bhagavā tesam attānam dassento añnena dvārena gandhakuṭim pavisanto viya ahosi, te Bhagavantam disvā vanditvā

aṭṭhaṁsu. Bhagavā "kiṁ bhikkhave bhītatthā"ti pucchi, te "ayaṁ bhante migāramātupāsādo kampito"ti āhaṁsu. Jānātha bhikkhave kenāti. Na jānāma bhanteti. Atha Bhagavā "tumhādisānaṁ bhikkhave muṭṭhassatīnaṁ asampajānānaṁ pamādavihārīnaṁ saṁvegajananatthaṁ Moggallānena kampito"ti vatvā tesaṁ bhikkhūnaṁ dhammadesanatthaṁ imaṁ suttamabhāsi.

Tattha uṭṭhahathāti āsanā¹ uṭṭhahatha ghaṭatha vāyamatha, mā kusītā hotha. Nīsīdathāti pallaṅkaṁ ābhujitvā kammaṭṭhānānuyogatthāya nisīdatha. Ko attho supitena voti ko tumhākaṁ anupādāparinibbānatthāya pabbajitānaṁ supitena attho. Na hi sakkā supantena koci attho pāpuṇituṁ. Āturānañhi kā niddā, sallaviddhāna ruppatanti yatra ca nāma appakepi sarīrappadese uṭṭhitena cakkhurogādinā rogena āturānaṁ ekadvaṅgulamattampi paviṭṭhena ayasalla-aṭṭhisalladantasallavisāṇasallakaṭṭhasallānaṁ aññatarena sallena ruppamānānaṁ manussānaṁ niddā natthi, tattha tumhākaṁ sakalacittasarīrasantānaṁ bhañjitvā uppannehi nānappakārakilesarogehi āturānaṁ hi kā niddā rāgasallādīhi ca pañcahi sallehi antohadayaṁ pavisiya viddhattā sallaviddhānaṁ ruppataṁ.

335. Evam vatvā puna Bhagavā bhiyyoso mattāya te bhikkhū ussāhento samvejento ca āha "uṭṭhahatha -pa- vasānuge"ti. Tatrāyam sādhippāyayojanā atthavaṇṇanā—evam kilesasallaviddhānam hi vo bhikkhave kālo pabujjhitum². Kim kāraṇam? Maṇḍapeyyamidam bhikkhave brahmacariyam, satthā sammukhībhūto, ito pubbe pana vo dīgharattam suttam, girīsu suttam, nadīsu suttam, samesu suttam, visamesu suttam, rukkhaggesupi suttam adassanā ariyasaccānam, tasmā tassā niddāya antakiriyattham utthahatha nisīdatha dalham sikkhatha santiyā.

Tattha purimapādassattho vuttanayo eva. Dutiyapāde pana santīti tisso santiyo accantasanti tadaṅgasanti sammutisantīti, nibbānavipassanādiṭṭhigatānametaṁ adhivacanaṁ. Idha pana accantasanti nibbānamadhippetaṁ, tasmā nibbānatthaṁ daļhaṁ sikkhatha, asithilaparakkamā hutvā sikkhathāti vuttaṁ hoti. Kiṁ kāraṇaṁ? Mā vo pamatte viññāya, maccurājā amohayittha

vasānuge, mā tumhe "pamattā ete"ti evam natvā maccurājapariyāyanāmo māro vasānuge amohayittha, yathā tassa vasam gacchatha, evam vasānuge karonto mā amohayitthāti vuttam hoti.

- 336. Yato tassa vasam anupagacchantā yāya devā manussā ca -pa-samappitā, yāya devā ca manussā ca atthikā rūpasaddagandharasaphoṭṭhabbatthikā, tam rūpādim sitā nissitā allīnā hutvā tiṭṭhanti, taratha samatikkamatha etam nānappakāresu visayesu visaṭavitthiṇṇavisālattā visattikam bhavabhogataṇham. Khaṇo vo mā upaccagā, ayam tumhākam samaṇadhammakaraṇakkhaṇo mā atikkami. Yesam hi ayamevarūpo khaṇo atikkamati, ye ca imam khaṇam atikkamanti, te khaṇātītā hi socanti nirayamhi samappitā, nirassādaṭṭhena nirayasaññite catubbidhepi apāye patiṭṭhitā "akatam vata no kalyāṇan"ti-ādinā nayena socanti.
- 337. Evam Bhagavā te bhikkhū ussāhetvā samvejetvā ca idāni tesam tam pamādavihāram vigarahitvā sabbeva te appamāde niyojento "pamādo rajo"ti imam gāthamāha. Tattha pamādoti sankhepato sativippavāso, so cittamalinatthena rajo. Tam pamādamanupatito pamādānupatito. pamādānupatitattā aparāparuppanno pamādo eva, sopi rajo. Na hi kadāci pamādo nāma arajo atthi. Tena kim dīpeti? Mā tumhe "daharā tāva mayam, pacchā jānissāmā"ti vissāsamāpajjittha. Daharakālepi hi pamādo rajo, majjhimakālepi therakālepi pamādānupatitattā mahārajo sankārakūto eva hoti, yathā ghare ekadvedivasiko rajo rajo eva, vaddhamāno pana ganavassiko sankārakūto eva hoti. Evam santepi pana pathamavaye Buddhavacanam pariyāpunitvā itaravayesu samanadhammam karonto, pathamavaye vā pariyāpunitvā majjhimavaye sunitvā pacchimavaye samanadhammam karontopi bhikkhu pamādavihārī na hoti appamādānulomapatipadam patipannattā. Yo pana sabbavayesu pamādavihārī divāseyyam āmisakathañca anuyutto seyyathāpi tumhe, tasseva so pathamavaye pamādo rajo, itaravayesu pamādānupatito mahāpamādo ca mahārajo evāti.

Evam tesam pamādavihāram vigarahitvā appamāde niyojento āha "appamādena vijjāya, abbahe sallamattano"ti, tassattho—yasmā evameso sabbadāpi pamādo rajo, tasmā sati-avippavāsasankhātena appamādena āsavānam khayañāṇasankhātāya ca vijjāya paṇḍito kulaputto uddhare attano hadayanissitam rāgādipañcavidham sallanti arahattanikūṭena desanam samāpesi. Desanāpariyosāne samvegamāpajjitvā tameva dhammadesanam manasi karitvā paccavekkhamānā vipassanam ārabhitvā pañcasatāpi te bhikkhū arahatte patiṭṭhahimsūti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Uţţhānasuttavannanā niţţhitā.

## 11. Rāhulasuttavannanā

338. Kacci abhinhasamvāsāti Rāhulasuttam. Kā uppatti? Bhagavā sammāsambodhim abhisambujjhitvā Bodhimandato anupubbena Kapilavatthum gantvā tattha rāhulakumārena "dāyajjam me samaņa dehī"ti dāyajjam yācito Sāriputtattheram āṇāpesi "Rāhulakumāram pabbājehī"ti. Tam sabbam Khandhakaṭṭhakathāyam¹ vuttanayeneva gahetabbam. Evam pabbajitam pana Tāhulakumāram vuḍḍhippattam Sāriputtattherova upasampādesi, Mahāmoggallānatthero assa kammavācācariyo ahosi. Tam Bhagavā "ayam kumāro jāti-ādisampanno, so jātigottakulavaṇṇapokkharatādīni nissāya mānam vā madam vā² mā akāsī"ti daharakālato pabhuti yāva na ariyabhūmim pāpuṇi, tāva ovadanto abhiṇham imam suttamabhāsi. Tasmā cetam suttapariyosānepi vuttam "ittham sudam Bhagavā āyasmantam rāhulam imāhi gāthāhi abhiṇham ovadatī"ti. Tattha paṭhamagāthāyam ayam saṅkhepattho—kacci tvam rāhula abhiṇham saṃvāsahetu jāti-ādīnam aññatarena vatthunā na paribhavasi paṇḍitam, ñāṇapadīpassa dhammadesanāpadīpassa ca dhāraṇato ukkādhāro

<sup>1.</sup> Vi-Ttha 3. 290 pitthe.

manussānam kacci apacito tayā, kacci niccam pūjito tayāti āyasmantam Sāriputtam sandhāya bhaṇati.

- 339. Evam vutte āyasmā rāhulo "nāham Bhagavā nīcapuriso viya samvāsahetu mānam vā madam vā karomī"ti dīpento imam paṭigāthamāha "nāham abhinhasamvāsā"ti. Sā uttānatthā eva.
- 340. Tato nam Bhagavā uttarim ovadanto pañca kāmaguņēti-ādikā avasesagāthāyo āha. Tattha yasmā pañca kāmaguņā sattānam piyarūpā piyajātikā ativiya sattehi icchitā patthitā, mano ca nesam ramayanti, te cāyasmā rāhulo hitvā saddhāya gharā nikkhanto, na rājābhinīto, na corābhinīto, na iņaṭṭo, na bhayaṭṭo, na jīvikāpakato, tasmā nam Bhagavā "pañca kāmaguņe hitvā, piyarūpe manorame, saddhāya gharā nikkhammā"ti samuttejetvā imassa nekkhammassa patirūpāya paṭipattiyā niyojento āha "dukkhassantakaro bhavā"ti.

Tattha siyā—nanu cāyasmā dāyajjam patthento balakkārena pabbājito, atha kasmā Bhagavā āha "saddhāya gharā nikkhammā"ti? Vuccate—nekkhammādhimuttattā. Ayam hi āyasmā dīgharattam nekkhammādhimutto Padumuttarasammāsambuddhassa puttam Uparevatam nāma sāmaņeram disvā sankho nāma nāgarājā hutvā satta divase dānam datvā tathābhāvam patthetvā tato pabhuti patthanāsampanno abhinīhārasampanno satasahassakappe pāramiyo pūretvā antimabhavam upapanno. Evam nekkhammādhimuttatancassa Bhagavā jānāti. Tathāgatabalannataram hi etam nāṇam. Tasmā āha "saddhāya gharā nikkhammā"ti. Atha vā dīgharattam saddhāyeva gharā nikkhamma idāni dukkhassantakaro bhavāti ayamettha adhippāyo.

341. Idānissa ādito pabhuti vaṭṭadukkhassa antakiriyāya paṭipattim dassetum "mitte bhajassu kalyāṇe"ti-ādimāha. Tattha sīlādīhi adhikā kalyāṇamittā nāma, te bhajanto Himavantam nissāya mahāsālā mūlādīhi viya sīlādīhi vaḍḍhati. Tenāha "mitte bhajassu kalyāṇe"ti. Pantañca sayanāsanam, vivittam appanigghosanti yañca sayanāsanam pantam dūram vivittam appākiṇṇam appanigghosam, yattha migasūkarādisaddena

araññasañña uppajjati, tathārūpaṁ sayanāsanañca bhajassu. Mattaññū hohi bhojaneti pamāṇaññū hohi, paṭiggahaṇamattaṁ paribhogamattañca jānāhīti attho. Tattha paṭiggahaṇamattaññunā deyyadhammepi appe dāyakepi appaṁ dātukāme appameva gahetabbaṁ, deyyadhamme appe dāyake pana bahuṁ dātukāmepi appameva gahetabbaṁ, deyyadhamme pana bahutare dāyakepi appaṁ dātukāme appameva gahetabbaṁ, deyyadhammepi bahutare dāyakepi bahuṁ dātukāme attano balaṁ jānitvā gahetabbaṁ. Apica mattāyeva vaṇṇitā Bhagavatāti paribhogamattaññunā puttamaṁsaṁ viya akkhabbhañjanamiva ca yoniso manasi karitvā bhojanaṁ paribhuñjitabbanti.

342. Evamimāya gāthāya brahmacariyassa upakārabhūtāya kalyāṇamittasevanāya niyojetvā senāsanabhojanamukhena ca paccayaparibhogapārisuddhisīle¹ samādapetvā idāni yasmā cīvarādīsu taṇhāya micchā-ājīvo hoti, tasmā taṁ paṭisedhetvā ājīvapārisuddhisīle samādapento "cīvare piṇḍapāte cā"ti imaṁ gāthamāha. Tattha paccayeti gilānappaccaye. Etesūti etesu catūsu cīvarādīsu bhikkhūnaṁ taṇhuppādavatthūsu. Taṇhaṁ mākāsīti "hirikopīnapaṭicchādanādi-atthameva te cattāro paccayā niccāturānaṁ purisānaṁ paṭikārabhūtā jajjaragharassevimassa atidubbalassa kāyassa upatthambhabhūtā"ti-ādinā nayena ādīnavaṁ passanto taṇhaṁ mā janesi, ajanento anuppādento viharāhīti vuttaṁ hoti. Kiṁ kāraṇaṁ? Mā lokaṁ punarāgami. Etesu hi taṇhaṁ karonto taṇhāya ākaḍḍhiyamāno punapi imaṁ lokaṁ āgacchati. So tvaṁ etesu taṇhaṁ mākāsi, evaṁ sante na puna imaṁ lokaṁ āgamissasīti.

Evam vutte āyasmā rāhulo "cīvare taṇham mākāsīti mam Bhagavā āhā"ti cīvarapaṭisamyuttāni dve dhutaṅgāni samādiyi pamsukūlikaṅgañca tecīvarikaṅgañca, "piṇḍapāte taṇham mākāsīti mam Bhagavā āhā"ti piṇḍapātapaṭisamyuttāni pañca dhutaṅgāni samādiyi piṇḍapātikaṅgam sapadānacārikaṅgam ekāsanikaṅgam pattapiṇḍikaṅgam khalupacchābhattikaṅganti, "senāsane taṇham mākāsīti mam Bhagavā āhā"ti senāsanapaṭisaṃyuttāni

cha dhutangāni samādiyi ārañnikangam abbhokāsikangam rukkhamūlikangam yathāsanthatikangam sosānikangam nesajjikanganti, "gilānappaccaye tanham mākāsīti mam Bhagavā āhā"ti sabbappaccayesu yathālābham yathābalam yathāsāruppanti tīhi santosehi santuṭṭho ahosi yathā tam subbaco kulaputto padakkhinaggāhī anusāsaninti.

- 343. Evam Bhagavā āyasmantam Rāhulam ājīvapārisuddhisīle samādapetvā idāni avasesasīle samathavipassanāsu ca samādapetum "samvuto pātimokkhasmin"ti-ādimāha. Tattha samvuto pātimokkhasminti ettha bhavassūti pāṭhaseso, bhavāti antimapadena vā sambandho veditabbo, tathā dutiyapade. Evametehi dvīhi vacanehi pātimokkhasamvarasīle indriyasamvarasīle ca samādapesi. Pākaṭavasena cettha pañcindriyāni vuttāni. Lakkhaṇato pana chaṭṭhampi vuttamyeva hotīti veditabbam. Sati kāyagatā tyatthūti evam catupārisuddhisīle patiṭṭhitassa tuyham catudhātuvavatthānacatubbidhasampajaññānāpānassatiāhārepaṭikūlasaññābhāvanādibhedā kāyagatā sati atthu bhavatu, bhāvehi nanti attho. Nibbidābahulo bhavāti samsāravaṭṭe ukkaṇṭhanabahulo sabbaloke anabhiratasaññī hohīti attho.
- 344. Ettāvatā nibbedhabhāgiyam upacārabhūmim dassetvā idāni appanābhūmim dassento "nimittam parivajjehī"ti-ādimāha. Tattha nimittanti rāgaṭṭhāniyam subhanimittam. Teneva nam parato visesento āha "sutam rāgūpasañhitan"ti. Parivajjehīti amanasikārena pariccajāhi. asubhāya cittam bhāvehīti yathā saviññāṇake aviññāṇake vā kāye asubhabhāvanā sampajjati, evam cittam bhāvehi. Ekaggam susamāhitanti upacārasamādhinā ekaggam, appanāsamādhinā susamāhitam. Yathā te īdisam cittam hoti, tathā nam bhāvehīti attho.
- 345. Evamassa appanābhūmim dassetvā vipassanam dassento "animittan"ti-ādimāha. Tattha animittañca bhāvehīti evam nibbedhabhāgiyena samādhinā samāhitacitto vipassanam bhāvehīti vuttam hoti. Vipassanā hi "aniccānupassanānāṇam niccanimittato vimuccatīti animitto

vimokkho"ti-ādinā nayena, rāganimittādīnam vā aggahaņena animittavohāram labhati. Yathāha—

"So khvāham āvuso sabbanimittānam amanasikārā animittam cetosamādhim upasampajja viharāmi. Tassa mayham āvuso iminā vihārena viharato nimittānusāri viññānam hotī"ti<sup>1</sup>.

Mānānusaya'mujjahāti imāya animittabhāvanāya aniccasaññam paṭilabhitvā "aniccasaññino meghiya anattasaññā saṇṭhāti, anattasaññī asmimānasamugghātam pāpuṇātī''ti evamādinā² anukkamena mānānusayam ujjaha pajaha pariccajāhīti attho. Tato mānābhisamayā, upasanto carissasīti athevam ariyamaggena mānassa abhisamayā khayā vayā pahānā paṭinissaggā upasanto nibbuto sītibhūto sabbadarathapariļāhavirahito yāva anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāsi, tāva suññātānimittāppaṇihitānam aññataraññatarena phalasamāpattivihārena carissasi viharissasīti arahattanikūṭena desanam niṭṭhāpesi.

Tato param "itthim sudam Bhagavā"ti-ādi sangītikārakānam vacanam. Tattha ittham sudamti ittham su idam, evamevāti vuttam hoti. Sesamettha uttānatthameva. Evam ovadiyamāno cāyasmā rāhulo paripākagatesu vimuttiparipācaniyesu dhammesu cūļarāhulovādasuttapariyosāne anekehi devatāsahassehi saddhim arahatte patiṭṭhāsīti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Rāhulasuttavaņņanā niţţhitā.

# 12. Nigrodhakappasutta (Vangīsasutta) vannanā

**Evaṁ me sutan**ti Nigrodhakappasuttaṁ, "Vaṅgīsasuttan"tipi vuccati. Kā uppatti? Ayameva, yāssa nidāne vuttā. Tattha **evaṁ me**ti-ādīni vuttatthāneva,

yato tāni aññāni ca tathāvidhāni chaḍḍetvā avuttanayameva vaṇṇayissāma. Aggāļave cetiyeti Āļaviyaṁ aggacetiye¹. Anuppanne hi Bhagavati Aggāļavagotamakādīni anekāni cetiyāni ahesuṁ yakkhanāgādīnaṁ bhavanāni. Tāni uppanne Bhagavati manussā vināsetvā vihāre akaṁsu, teneva ca nāmena vohariṁsu. Tato Aggāļavacetiyasaṅkhāte vihāre viharatīti vuttaṁ hoti. Āyasmato Vaṅgīsassāti ettha āyasmāti piyavacanaṁ, Vaṅgīsoti tassa therassa nāmaṁ. So jātito pabhuti evaṁ veditabbo—so kira paribbājakassa putto paribbājikāya kucchimhi jāto aññataraṁ vijjaṁ jānāti, yassānubhāvena chavasīsaṁ² ākoṭetvā sattānaṁ gatiṁ jānāti. Manussāpi sudaṁ attano ñātīnaṁ kālakatānaṁ susānato sīsāni ānetvā taṁ tesaṁ gatiṁ pucchanti. So "asukaniraye nibbatto, asukamanussaloke"ti vadati. Te tena vimhitā tassa bahuṁ dhanaṁ denti. Evaṁ so sakalajambudīpe pākaṭo ahosi.

So satasahassakappam pūritapāramī abhinīhārasampanno pañcahi purisasahassehi parivuto gāmanigamajanapadarājadhānīsu vicaranto Sāvatthim anuppatto. Tena ca samayena Bhagavā Sāvatthiyam viharati, Sāvatthivāsino purebhattam dānam datvā pacchābhattam sunivatthā supārutā pupphagandhādīni gahetvā dhammassavanatthāya Jetavanam gacchanti. So te disvā "mahājanakāyo kuhim gacchatī"ti pucchi. Athassa te ācikkhimsu "Buddho loke uppanno, so bahujanahitāya dhammam deseti, tattha gacchāmā"ti. Sopi tehi saddhim saparivāro gantvā Bhagavatā saddhim sammoditvā ekamantam nisīdi. Atha nam Bhagavā āmantesi "kim Vangīsa jānāsi kira tādisam vijjam, yāya sattānam chavasīsāni ākoṭetvā gatim pavedesī"ti. Evam bho Gotama jānāmīti. Bhagavā niraye nibbattassa sīsam āharāpetvā dassesi, so nakhena ākoṭetvā "niraye nibbattassa sīsam bho Gotamā"ti āha. Evam sabbagatinibbattānam sīsāni dassesi, sopi tatheva ñatvā ārocesi. Athassa Bhagavā khīṇāsavasīsam dassesi, so punappunam ākoṭetvā na aññāsi. Tato Bhagavā

<sup>1.</sup> Aggālave cetiye (Ka) Sam-Ttha 1. 246 pitthepi passitabbam.

<sup>2.</sup> Matasīsam (Syā, Ka)

"avisayo te ettha Vangīsa, mameveso visayo, khīnāsavasīsan" ti vatvā imam gāthamabhāsi—

"Gatī migānam pavanam, ākāso pakkhinam gati. Vibhavo gati dhammānam, nibbānam arahato gatī"ti<sup>1</sup>.

Vaṅgīso gāthaṁ sutvā "imaṁ me bho Gotama vijjaṁ dehī"ti āha, Bhagavā "nāyaṁ vijjā apabbajitānaṁ sampajjatī"ti āha. So "pabbājetvā vā maṁ bho Gotama yaṁ vā icchasi, taṁ katvā imaṁ vijjaṁ dehī"ti āha. Tadā ca Bhagavato Nigrodhakappatthero samīpe hoti, taṁ Bhagavā āṇāpesi "tena hi Nigrodhakappa imaṁ pabbājehī"ti. So taṁ pabbājetvā tacapañcakakammaṭṭhānaṁ ācikkhi. Vaṅgīso anupubbena paṭisambhidāppatto arahā ahosi etadagge ca Bhagavatā niddiṭṭho "etadaggaṁ bhikkhave mama sāvakānaṁ bhikkhūnaṁ paṭibhānavantānaṁ yadidaṁ Vaṅgīso"ti².

Evam samudāgatassa āyasmato Vangīsassa upajihāyo vajjāvajjādiupanijjhāyanena evam laddhavohāro Nigrodhakappo nāma thero. Kappoti tassa therassa nāmam, nigrodhamūle pana arahattam adhigatattā "nigrodhakappo"ti Bhagavatā vutto. Tato nam bhikkhūpi evam voharanti. Sāsane thirabhāvam pattoti thero. Aggālave cetive aciraparinibbuto hotīti tasmim cetive aciraparinibbuto hoti. Rahogatassa patisallīnassāti ganamhā vūpakatthattā rahogatassa kāyena, patisallīnassa cittena tehi tehi visayehi paţinivattitvā sallīnassa. Evam cetaso parivitakko udapādīti iminā ākārena vitakko uppajji. Kasmā pana udapādīti? Asammukhattā ditthāsevanattā ca. Ayam hi tassa parinibbānakāle na sammukhā ahosi, ditthapubbañcānena assa hatthakukkuccādipubbāsevanam, tādisañca akhīnāsavānampi hoti khīnāsavānampi pubbaparicayena. Tathā hi Pindolabhāradvājo pacchābhattam divāvihāratthāya utenassa uyyānameva gacchati pubbe rājā hutvā tattha paricāresīti iminā pubbaparicayena, Gavampatitthero Tāvatimsabhavane suññam devavimānam gacchati devaputto hutvā tattha paricāresīti iminā pubbaparicayena, Pilindavaccho bhikkhū vasalavādena samudācarati abbokinnāni pañca

jātisatāni brāhmaņo hutvā tathā abhāsīti iminā pubbaparicayena. Tasmā asammukhattā diṭṭhāsevanattā cassa evam cetaso parivitakko udapādi "parinibbuto nu kho me upajjhāyo, udāhu no parinibbuto"ti. Tato param uttānatthameva. Ekamsam cīvaram katvāti ettha pana puna saṇṭhāpanena evam vuttam. Ekamsanti ca vāmamsam pārupitvā ṭhitassetam adhivacanam, yato yathā vāmamsam pārupitvā ṭhitam hoti, tathā cīvaram katvāti evamassattho veditabbo. Sesam pākatameva.

- 346. Anomapaññanti omam vuccati parittam lāmakam, na omapaññam anomapaññam, mahāpaññanti attho. Diṭṭheva dhammeti paccakkhameva, imasmimyeva attabhāveti vā attho. Vicikicchānanti evarūpānam parivitakkānam. Ñātoti pākaṭo. Yasassīti lābhaparivārasampanno. Abhinibbutattoti guttacitto apariḍayhamānacitto vā.
- 347. **Tayā katan**ti nigrodhamūle nisinnattā "nigrodhakappo"ti vadatā tayā katanti yathā attanā upalakkheti, tathā bhaṇati. Bhagavā pana na nisinnattā eva taṁ tathā ālapi, apica kho tattha arahattaṁ pattattā. **Brāhmaṇassā**ti jātiṁ sandhāya bhaṇati. So kira brāhmaṇamahāsālakulā pabbajito. **Namassaṁ acarī**ti namassamāno vihāsi. **Mutyapekkho**ti nibbānasaṅkhātaṁ vimuttiṁ apekkhamāno, nibbānaṁ patthentoti vuttaṁ hoti. **Daļhadhammadassī**ti Bhagavantaṁ ālapati. Daļhadhammo¹ hi nibbānaṁ abhijjanaṭṭhena, tañca Bhagavā dasseti. Tasmā taṁ "dalhadhammadassī"ti āha.
- 348. Sakyātipi<sup>2</sup> Bhagavantameva kulanāmena ālapati. Mayampi sabbeti niravasesaparisam<sup>3</sup> saṅgaṇhitvā attānam dassento bhaṇati. Samantacakkhūtipi Bhagavantameva sabbaññutaññāṇena ālapati. Samavaṭṭhitāti sammā avaṭṭhitā ābhogam katvā ṭhitā. Noti amhākam. Savanāyāti imassa pañhassa veyyākaraṇassavanatthāya. Sotāti sotindriyāni. Tuvam no satthā tvamanuttarosīti thutivacanamattamevetam.

- 349. Chindeva no vicikicchanti akusalavicikicchāya nibbicikiccho so, vicikicchāpatirūpakam pana tam parivitakkam sandhāyevamāha. Brūhi metanti brūhi me etam, yam mayā yācitosi "tam sāvakam sakya mayampi sabbe aññātumicchāmā"ti, brūvanto ca tam brāhmaṇam parinibbutam vedaya bhūripañña majjheva no bhāsa, parinibbutam ñatvā mahāpañña Bhagavā majjheva amhākam sabbesam bhāsa, yathā sabbeva mayam jāneyyāma. Sakkova devāna sahassanettoti idam pana thutivacanameva. Apicassa ayam adhippāyo—yathā sakko sahassanetto devānam majjhe tehi sakkaccam sampaṭicchitavacano bhāsati, evam amhākam majjhe amhehi sampaticchitavacano bhāsāti.
- 350. Ye kecīti imampi gātham Bhagavantam thunantoyeva vatthukāmatam janetum bhaṇati. Tassattho—ye keci abhijjhādayo ganthā tesam appahāne mohavicikicchānam pahānābhāvato "mohamaggā"ti ca "aññāṇapakkhā"ti ca "vicikicchaṭṭhānā"ti ca vuccanti, sabbe te Tathāgatam patvā Tathāgatassa desanābalena viddhamsitā na bhavanti¹ nassanti. Kim kāraṇam? Cakkhuñhi etam paramam narānam, yasmā Tathāgato sabbaganthavidhamanapaññācakkhujananato narānam paramam cakkhunti vuttam hoti.
- 351. **No ce hi jātū**ti imampi gāthaṁ thunantoyeva vattukāmataṁ janentova bhaṇati. Tattha **jātū**ti ekaṁsavacanaṁ. **Puriso**ti Bhagavantaṁ sandhāyāha. **Jotimanto**ti paññājotisamannāgatā Sāriputtādayo. Idaṁ vuttaṁ hoti—yadi Bhagavā yathā puratthimādibhedo vāto abbhaghanaṁ vihanati, evaṁ desanāvegena kilese na vihaneyya², tathā yathā abbhaghanena nivuto loko tamova hoti ekandhakāro, evaṁ aññāṇanivutopi tamovassa. Yepi ime dāni jotimanto khāyanti Sāriputtādayo, tepi narā na tapeyyunti.
- 352. **Dhīrā cā**ti imampi gātham purimanayeneva bhanati. Tassattho—**dhīrā** ca paṇḍitā purisā **pajjotakarā bhavanti**, paññāpajjotam uppādenti, tasmā aham tam **vīra** padhānavīriyasamannāgata Bhagavā **tatheva maññe** dhīroti

ca, pajjotakarotveva ca maññāmi. Mayam hi vipassinam sabbadhamme yathābhūtam passantam Bhagavantam jānantā eva<sup>1</sup> upāgamumhā, tasmā parisāsu no āvikarohi kappam, Nigrodhakappam ācikkha pakāsehīti.

- 353. Khippanti imampi gātham purimanayeneva bhaṇati. Tassattho—khippam giram eraya lahum acirāyamāno vacanam bhāsa vaggum manoramam Bhagavā. Yathā suvaṇṇahamso gocarapaṭikkanto jātassaravanasaṇḍam disvā gīvam paggayha uccāretvā rattatuṇḍena saṇikam ataramāno vaggum giram nikūjati nicchāreti, evameva tvampi saṇikam nikūja iminā mahāpurisalakkhaṇaññatarena bindussarena suvikappitena suṭṭhuvikappitena abhisaṅkhatena, ete mayam sabbeva ujugatā avikkhittamānasā hutvā tava nikūjitam suṇomāti.
- 354. Pahīnajātimaraṇanti imampi gātham purimanayeneva bhaṇati. Tattha na sesetīti aseso, tam asesam. Sotāpannādayo viya kiñci asesetvā pahīnajātimaraṇanti vuttam hoti. Niggayhāti suṭṭhu yācitvā nibandhitvā. Dhonanti dhutasabbapāpam. Vadessāmīti kathāpessāmi dhammam. Na kāmakāro hi puthujjanānanti puthujjanānameva hi kāmakāro natthi, yam patthenti ñātum vā vattum vā, tam na sakkonti. Sankheyyakāro ca Tathāgatānanti Tathāgatānam pana vīmamsakāro paññāpubbangamā kiriyā. Te yam patthenti ñātum vā vattum vā, tam sakkontīti adhippāyo.
- 355. Idāni taṁ saṅkheyyakāraṁ pakāsento "sampannaveyyākaraṇan"ti gāthamāha. Tassattho—tathā hi tava Bhagavā idaṁ samujjupaññassa² tattha tattha samuggahītaṁ vuttaṁ pavattitaṁ sampannaveyyākaraṇaṁ, "Santatimahāmatto sattatālamattaṁ abbhuggantvā parinibbāyissati, Suppabuddho Sakko sattame divase pathaviṁ pavisissatī"ti evamādīsu aviparītaṁ diṭṭhaṁ, tato pana suṭṭhutaraṁ añjaliṁ paṇāmetvā āha—ayamañjalī pacchimo suppaṇāmito, ayamaparopi añjalī suṭṭhutaraṁ paṇāmito. Mā mohayīti mā no akathanena mohayi jānaṁ jānanto kappassa gatiṁ. Anomapaññāti Bhagavantaṁ ālapati.

356. Parovaranti<sup>1</sup> imam pana gātham aparenapi pariyāyena amohanameva yācanto āha. Tattha parovaranti lokiyalokuttaravasena sundarāsundaram, dūresantikam vā. Ariyadhammanti catusaccadhammam. Viditvāti paṭivijjhitvā. Jānanti sabbam ñeyyadhammam jānanto. Vācābhikankhāmīti yathā ghammani ghammatatto puriso kilanto tasito vārim, evam te vācam abhikankhāmi. Sutam pavassāti sutasankhātam saddāyatanam pavassa pagghara muñca pavattehi. "Sutassa vassā"tipi pāṭho, vuttappakārassa saddāyatanassa vutthim vassāti attho.

357. Idāni yādisam vācam abhikankhati, tam pakāsento—

"Yadatthikam brahmacariyam acarī, Kappāyano kaccissa tam amogham. Nibbāyi so ādu sa-upādiseso, Yathā vimutto ahu tam sunomā"ti—

gāthamāha. Tattha **kappāyano**ti kappameva pūjāvasena bhaṇati. **Yathā vimutto**ti "kiṁ anupādisesāya nibbānadhātuyā yathā asekkhā, udāhu upādisesāya yathā sekkhā"ti pucchati. Sesamettha pākatameva.

358. Evam dvādasahi gāthāhi yācito Bhagavā tam viyākaronto—

"Acchecchi tanham idha nāmarūpe, (Iti Bhagavā,) Kanhassa sotam dīgharattānusayitam. Atāri jātim maranam asesam, Iccabravī Bhagavā pancasettho"ti—

gāthamāha. Tattha purimapadassa tāva attho—yāpi imasmim nāmarūpe kāmatanhādibhedā tanhādīgharattam appahīnaṭṭhena anusayitā kanhanāmakassa mārassa "sotan"tipi vuccati, tam kanhassa sotabhūtam dīgharattānusayitam idha nāmarūpe tanham kappāyano chindīti. Iti Bhagavāti idam panettha sangītikārānam vacanam. Atāri jātim maranam asesanti

so tam tanham chetvā asesam jātimaranam atāri, anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāyīti dasseti. **Iccabravī Bhagavā pañcaseṭṭho**ti Vaṅgīsena puṭṭho Bhagavā etadavoca pañcannam paṭhamasissānam pañcavaggiyānam seṭṭho, pañcahi vā saddhādīhi indriyehi, sīlādīhi vā dhammakkhandhehi ativisiṭṭhehi cakkhūhi ca seṭṭhoti saṅgītikārānamevidam vacanam.

359. Evam vutte Bhagavato bhāsitamabhinandamānaso Vangīso **"esa sutvā"**ti-ādigāthāyo āha. Tattha paṭhamagāthāya **isisattamā**ti Bhagavā isi ca sattamo ca uttamaṭṭhena,

Vipassīsikhīvessabhūkakusandhakoṇāgamanakassapanāmake cha isayo attanā saha satta karonto pātubhūtotipi isisattamo, tam ālapanto āha. **Na mam vañcesī**ti yasmā parinibbuto, tasmā tassa parinibbutabhāvam icchantam mam na vañcesi, na visamvādesīti attho. Sesamettha pākaṭameva.

- 360. Dutiyagāthāya yasmā mutyapekkho vihāsi, tasmā taṁ sandhāyāha "yathāvādī tathākārī, ahu Buddhassa sāvako"ti. Maccuno jālaṁ tatanti tebhūmakavaṭṭe vitthataṁ mārassa taṇhājālaṁ. Māyāvinoti bahumāyassa. "Tathā māyāvino"tipi keci paṭhanti, tesaṁ yo anekāhi māyāhi anekakkhattumpi Bhagavantaṁ upasaṅkami, tassa tathā māyāvinoti adhippāyo.
- 361. Tatiyagāthāya **ādī**ti kāraṇam. **Upādānassā**ti vaṭṭassa. Vaṭṭam hi upādātabbaṭṭhena idha "upādānan"ti vuttam, tasseva upādānassa ādim avijjātaṇhādibhedam kāraṇam addasa kappoti evam vattum vaṭṭati Bhagavāti adhippāyena vadati. **Accagā vatā**ti atikkanto vata. **Maccudheyyan**ti maccu ettha dhiyatīti maccudheyyam, tebhūmakavaṭṭassetam adhivacanam. Tam suduttaram maccudheyyam accagā vatāti vedajāto bhaṇati. Sesamettha pākaṭamevāti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Nigrodhakappasuttavannanā niţţhitā.

## 13. Sammāparibbājanīyasutta (Mahāsamayasutta) vaņņanā

362. Pucchāmi munim pahūtapaññanti Sammāparibbājanīyasuttam, "Mahāsamayasuttam"tipi vuccati mahāsamayadivase kathitattā. Kā uppatti? Pucchāvasikā uppatti. Nimmitabuddhena hi puṭṭho Bhagavā imam suttamabhāsi, tam saddhim pucchāya "Sammāparibbājanīyasuttam"ti vuccati. Ayamettha sankhepo, vitthārato pana Sākiyakoliyānam uppattito pabhuti porāņehi vaṇṇīyati.

Tatrāyam uddesamaggavaṇṇanā<sup>1</sup>—paṭhamakappikānam kira rañño Mahāsammatassa Rojo nāma putto ahosi, Rojassa Vararojo, Vararojassa Kalyāṇo, Kalyāṇassa Varakalyāṇo, Varakalyāṇassa Mandhātā, Mandhātussa Varamandhātā, Varamandhātussa Uposatho, Uposathassa Varo, Varassa Upavaro<sup>2</sup> Upavarassa Maghadevo<sup>3</sup> Maghadevassa paramparā caturāsīti khattiyasahassāni ahesum. Tesam parato tayo Okkākavamsā ahesum. Tesu Tatiya-okkākassa pañca mahesiyo ahesum Hatthā Cittā Jantu Jālinī Visākhāti. Ekekissā pañca pañca itthisatāni parivārā, sabbajeṭṭhāya cattāro puttā Okkāmukho Karakaṇḍu<sup>4</sup> Hatthiniko<sup>5</sup> Sinipuroti<sup>6</sup>, pañca dhītaro Piyā Suppiyā Ānandā Vijitā Vijitasenāti. Evam sā nava putte labhitvā kālamakāsi.

Atha rājā aññam daharam abhirūpam rājadhītaram ānetvā aggamahesiṭṭhāne ṭhapesi, sāpi Jantum nāma ekam puttam vijāyi. Tam Jantukumāram pañcamadivase alankaritvā rañño dassesi, rājā tuṭṭho mahesiyā varam adāsi. Sā ñātakehi saddhim mantetvā puttassa rajjam yāci, rājā "nassa vasali mama puttānam antarāyamicchasī"ti nādāsi. Sā punappunam raho rājānam paritosetvā "na mahārāja musāvādo vaṭṭatī"tiādīni vatvā yācati eva. Atha rājā putte āmantesi "aham tātā tumhākam kaniṭṭham Jantukumāram disvā tassa mātuyā sahasā varam adāsim,

<sup>1.</sup> Uddesamattavannanā (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Caro, carassa upacaro (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Makhādevo (Sī, Syā), Magghadevo (Ka)

<sup>4.</sup> Kākando (Syā), karakando (Ka)

<sup>5.</sup> Hatthinakho (Sī), sātinako (Ka)

<sup>6.</sup> Nipuroti (Syā), nipunoti (Ka) Dī-Ţtha 1. 230 piţthepi passitabbam.

sā puttassa rajjam pariņāmetum icchati, tumhe mamaccayena āgantvā rajjam kāreyyāthā"ti aṭṭhahi amaccehi saddhim uyyojesi. Te bhaginiyo ādāya caturaṅginiyā senāya nagarā nikkhamimsu. "Kumārā pitu-accayena āgantvā rajjam kāressanti, gacchāma ne upaṭṭhahāmā"ti cintetvā bahū manussā anubandhimsu. Paṭhamadivase yojanamattā senā ahosi, dutiyadivase dviyojanamattā, tatiyadivase tiyojanamattā. Kumārā cintesum "mahā ayam balakāyo, sace mayam kañci sāmantarājānam akkamitvā¹ janapadam gaṇhissāma, sopi no na pahossati, kim paresam pīṭam katvā laddharajjena, mahā Jambudīpo, araññe nagaram māpessāmā"ti Himavantābhimukhā agamimsu.

Tattha nagaramāpanokāsam pariyesamānā Himavati Kapilo nāma ghoratapo tāpaso paṭivasati pokkharaṇitīre mahāsākasaṇḍe, tassa vasanokāsam gatā. So te disvā pucchitvā sabbam pavattim sutvā tesu anukampam akāsi. So kira bhummajālam² nāma vijjam jānāti, yāya uddham asītihatthe ākāse ca heṭṭhā bhūmiyañca guṇadose passati. Athekasmim padese sūkaramigā sīhabyagghādayo tāsetvā paripātenti, maṇḍūkamūsikā sappe bhimsāpenti. So te disvā "ayam bhūmippadeso pathavī-aggan"ti tasmim padese assamam māpesi. Tato so rājakumāre āha "sace mama nāmena nagaram karotha, demi vo imam okāsan"ti. Te tathā paṭijānimsu. Tāpaso "imasmim okāse ṭhatvā caṇḍālaputtopi cakkavattim balena atisetī"ti vatvā "assame rañño gharam māpetvā nagaram māpethā"ti tam okāsam datvā sayam avidūre pabbatapāde assamam katvā vasi. Tato kumārā tattha nagaram māpetvā Kapilassa vutthokāse katattā "Kapilavatthū"ti nāmam āropetvā tattha nivāsam kappesum.

Atha amaccā "ime kumārā vayappattā, yadi nesaṁ pitā santike bhaveyya, so āvāhavivāhaṁ kāreyya, idāni pana amhākaṁ bhāro"ti cintetvā kumārehi saddhiṁ mantesuṁ. Kumārā "amhākaṁ sadisā khattiyadhītaro na passāma, tāsampi bhaginīnaṁ sadise khattiyakumāre,

jātisambhedañca na karomā''ti. Te jātisambhedabhayena jeṭṭhabhaginim mātuṭṭhāne ṭhapetvā avasesāhi samvāsam kappesum. Tesam pitā tam pavattim sutvā "sakyā vata bho kumārā, paramasakyā vata bho kumārā''ti udānam udānesi. Ayam tāva Sakyānam uppatti. Vuttampi cetam Bhagavatā—

"Atha kho Ambaṭṭha rājā Okkāko amacce pārisajje āmantesi 'kahaṁ nu kho bho etarahi kumārā sammantī'ti. Atthi deva himavantapasse pokkharaṇiyā tīre mahāsākasaṇḍo, tatthetarahi kumārā sammanti. Te jātisambhedabhayā sakāhi bhaginīhi saddhiṁ saṁvāsaṁ kappentīti. Atha kho Ambaṭṭha rājā okkāko udānaṁ udānesi 'sakyā vata bho kumārā, paramasakyā vata bho kumārā'ti, tadagge kho pana Ambattha Sakyā paññāyanti, so ca Sakyānaṁ pubbapuriso''ti¹.

Tato nesam jeṭṭhabhaginiyā kuṭṭharogo udapādi, koviļārapupphasadisāni gattāni ahesum. Rājakumārā "imāya saddhim ekato nisajjaṭṭhānabhojanādīni karontānampi upari esa rogo saṅkamatī"ti cintetvā uyyānakīļam gacchantā viya tam yāne āropetvā araññam pavisitvā pokkharaṇim khaṇāpetvā tam tattha khādanīyabhojanīyehi saddhim pakkhipitvā upari padaram paṭicchādāpetvā pamsum datvā pakkamimsu. Tena ca samayena rāmo nāma rājā kuṭṭharogī orodhehi ca nāṭakehi ca jigucchiyamāno tena samvegena jeṭṭhaputtassa rajjam datvā araññam pavisitvā tattha paṇṇamūlaphalāni paribhuñjanto na cirasseva arogo suvaṇṇavaṇṇo hutvā ito cito ca vicaranto mahantam susirarukkham disvā tassabbhantare soļasahatthappamāṇam tam kolāpam sodhetvā dvārañca vāṭapānañca katvā nisseṇim bandhitvā tattha vāsam kappesi. So aṅgārakaṭāhe aggim katvā rattim vissarañca sussarañca suṇanto sayati. So "asukasmim padese sīho saddamakāsi, asukasmim byaggho"ti sallakkhetvā pabhāte tattha gantvā vighāsamamsam ādāya pacitvā khādati.

Athekadivasam so paccūsasamaye aggim jāletvā nisīdi, tena ca samayena tassā rājadhītāya gandham ghāyitvā byaggho tam padesam

khaṇitvā padaratthare vivaramakāsi. Tena vivarena sā byagghaṁ disvā bhītā vissaramakāsi. So taṁ saddaṁ sutvā "itthisaddo eso"ti ca sallakkhetvā pātova tattha gantvā "ko etthā"ti āha. Mātugāmo sāmīti. Nikkhamāti. Na nikkhamāmīti. Kiṁ kāraṇāti. Khattiyakaññā ahanti. Evaṁ sobbhe nikhātāpi mānameva karoti. So sabbaṁ pucchitvā "ahampi khattiyo"ti jātiṁ ācikkhitvā "ehi dāni khīre pakkhittasappi viya jātan"ti āha. Sā "kuṭṭharoginīmhi sāmi, na sakkā nikkhamitun"ti-āha. So "katakammo dāni ahaṁ sakkā tikicchitun"ti nisseṇiṁ datvā taṁ uddharitvā attano vasanokāsaṁ netvā sayaṁ paribhuttabhesajjāni eva datvā na cirasseva arogaṁ suvaṇṇawaṇṇamakāsi. So tāya saddhiṁ saṁvāsaṁ kappesi. Sā paṭhamasaṁvāseneva gabbhaṁ gaṇhitvā dve putte vijāyi, punapi dveti evaṁ soļasakkhattuṁ vijāyi, evaṁ te dvattiṁsa bhātaro ahesuṁ. Te anupubbena vuḍḍhippatte pitā sabbasippāni sikkhāpesi.

Athekadivasam eko Rāmarañño nagaravāsī pabbate ratanāni gavesanto tam padesam āgato rājānam disvā aññāsi. "Jānāmaham deva tumhe"ti āha. "Kuto tvam āgatosī"ti ca tena puṭṭho "nagarato devā"ti āha. Tato nam rājā sabbam pavattim pucchi. Evam tesu samullapamānesu te dārakā āgamimsu. So te disvā "ime ke devā"ti pucchi. Puttā me bhaṇeti. Imehi dāni deva dvattimsakumārehi parivuto vane kim karissasi, ehi rajjamanusāsāti. Alam bhaṇe idheva sukhanti. So "laddham dāni me kathāpābhatan"ti nagaram gantvā rañño puttassārocesi. Rañño putto "pitaram ānessāmī"ti caturanginiyā senāya tattha gantvā nānappakārehi pitaram yāci, sopi "alam tāta kumāra, idheva sukhan"ti neva icchi. Tato rājaputto "na dāni rājā āgantum icchati, handassa idheva nagaram māpemī"ti cintetvā tam kolarukkham uddharitvā gharam katvā nagaram māpetvā kolarukkham apanetvā katattā "Kolanagaran"ti ca byagghapathe katattā "Byagghapajjan"ti¹ cāti dve nāmāni āropetvā agamāsi.

Tato vayappatte kumāre mātā āṇāpesi "tātā tumhākaṁ Kapilavatthuvāsino Sakyā mātulā honti, dhītaro nesaṁ gaṇhathā"ti. Te yaṁ divasaṁ khattiyakaññāyo nadīkīļanaṁ gacchanti, taṁ divasaṁ gantvā nadītitthaṁ uparundhitvā nāmāni sāvetvā patthitā patthitā rājadhītaro gahetvā agamaṁsu. Sakyarājāno sutvā "hotu bhaṇe, amhākaṁ ñātakā evā"ti tuṇhī ahesuṁ. Ayaṁ Koliyānaṁ uppatti.

Evam tesam Sākiyakoliyānam aññamaññam āvāhavivāham karontānam āgato vamso yāva Sīhahanurājā, tāva vitthārato veditabbo—Sīhahanurañño kira pañca puttā ahesum Suddhodano Amitodano Dhotodano Sakkodano Sukkodanoti¹. Tesu Suddhodane rajjam kārayamāne tassa pajāpatiyā Añjanarañño dhītāya Mahāmāyādeviyā kucchimhi pūritapāramī mahāpuriso Jātakanidāne vuttanayena Tusitapurā cavitvā paṭisandhim gahetvā anupubbena katamahābhinikkhamano sammāsambodhim abhisambujjhitvā pavattitavaradhammacakko anukkamena Kapilavatthum gantvā Suddhodanamahārājādayo ariyaphale patiṭṭhāpetvā janapadacārikam pakkamitvā punapi aparena samayena paccāgantvā pannarasahi bhikkhusatehi saddhim Kapilavatthusmim viharati Nigrodhārāme.

Tattha viharante ca Bhagavati Sākiyakoliyānam udakam paţicca kalaho ahosi. Katham? Nesam kira ubhinnampi Kapilapurakoliyapurānam antare rohiņī nāma nadī pavattati. Sā kadāci appodakā hoti, kadāci mahodakā. Appodakakāle setum katvā Sākiyāpi Koliyāpi attano attano sassapāyanattham udakam ānenti. Tesam manussā ekadivasam setum karontā aññamaññam bhaṇḍantā "are tumhākam rājakulam bhaginīhi saddhim samvāsam kappesi kukkuṭasoṇasingālāditiracchānā viya, tumhākam rājakulam susirarukkhe vāsam kappesi pisācillikā viyā"ti evam jātivādena khumsetvā attano attano rājūnam ārocesum. Te kuddhā yuddhasajjā hutvā Rohiṇīnadītīram sampattā. Evam sāgarasadisam balam aṭṭhāsi.

Atha Bhagavā "ñātakā kalahaṁ karonti, handa ne vāressāmī"ti ākāsenāgantvā dvinnaṁ senānaṁ majjhe aṭṭhāsi. Tampi āvajjetvā Sāvatthito āgatoti eke. Evaṁ ṭhatvā ca pana **Attadaṇḍasuttaṁ**¹ abhāsi. Taṁ sutvā sabbe saṁvegappattā āvudhāni chaḍḍetvā Bhagavantaṁ namassamānā aṭṭhaṁsu, mahagghañca āsanaṁ paññāpesuṁ. Bhagavā oruyha paññattāsane nisīditvā "kuṭhārīhattho puriso"ti-ādikaṁ **Phandanajātakaṁ**², "vandāmi taṁ kuñjarā"ti-ādikaṁ **Laṭukikajātakaṁ**³,

"Sammodamānā gacchanti, jālamādāya pakkhino. Yadā te vivadissanti, tadā ehinti me vasan"ti<sup>4</sup>—

imam Vattakajātakañca kathetvā puna tesam cirakālappavattam ñātibhāvam dassento imam mahāvamsam kathesi. Te "pubbe kira mayam ñātakā evā"ti ativiya pasīdimsu. Tato Sakyā addhateyyakumārasate, Koliyā addhateyyakumārasateti pañca kumārasate Bhagavato parivāratthāya adamsu. Bhagavā tesam pubbahetum disvā "etha bhikkhavo"ti āha, te sabbe iddhiyā nibbatta-atthaparikkhārayuttā ākāse abbhuggantvā āgamma Bhagavantam vanditvā atthamsu. Bhagavā te ādāya mahāvanam agamāsi. Tesam pajāpatiyo dūte pāhesum, te tāhi nānappakārehi palobhiyamānā ukkanthimsu. Bhagavā tesam ukkanthitabhāvam ñatvā Himavantam dassetvā tattha **Kunālaiātakakathāva**<sup>5</sup> tesam anabhiratim vinodetukāmo āha "ditthapubbo vo bhikkhave Himava"ti. Na Bhagavati. "Etha bhikkhave pekkhathā"ti attano iddhiyā te ākāsena nento "ayam suvannapabbato, ayam rajatapabbato, ayam manipabbato"ti nānappakāre pabbate dassetvā kunāladahe manosilātale paccutthāsi. Tato "Himavante sabbe catuppadabahuppadādibhedā tiracchānagatā pānā āgacchantu, sabbesañca pacchato kunālasakuno"ti adhitthāsi. Āgacchante ca te jātināmaniruttivasena vannento "ete bhikkhave hamsa, ete koñca, ete cakkavaka, karavika, hatthisondakā, pokkharasātakā"ti tesam dassesi.

<sup>1.</sup> Khu 1. 424 pitthe.

<sup>2.</sup> Khu 5. 259 pitthe.

<sup>3.</sup> Khu 5. 124 pitthe.

<sup>4.</sup> Khu 5. 9 pitthe.

<sup>5.</sup> Khu 6. 113 pitthe.

Te vimhitahadayā passantā sabbapacchato āgacchantam dvīhi dijakaññāhi mukhatuṇḍakena ḍamsitvā gahitakaṭṭhavemajjhe nisinnam sahassadijakaññāparivāram kuṇālasakuṇam disvā acchariyabbhutacittajātā Bhagavantam āhamsu "kacci bhante Bhagavāpi idha Kuṇālarājā bhūtapubbo"ti. "Āma bhikkhave mayāvesa kuṇālavamso kato. Atīte hi mayam cattāro janā idha vasimhā Nārado Devilo isi, Ānando gijjharājā, puṇṇamukho phussakokilo, aham Kuṇālo sakuṇo"ti sabbam Mahākuṇālajātakam kathesi. Tam sutvā tesam bhikkhūnam purāṇadutiyikāyo ārabbha uppannā anabhirati vūpasantā. Tato tesam Bhagavā saccakatham kathesi, kathāpariyosāne sabbapacchimako sotāpanno, sabba-uparimo anāgāmī ahosi, ekopi puthujjano vā arahā vā natthi. Tato Bhagavā te ādāya punadeva mahāvane oruhi, āgacchamānā ca te bhikkhū attanova iddhiyā āgacchimsu.

Atha nesam Bhagavā uparimaggatthāya puna dhammam desesi, te pañcasatāpi vipassanam ārabhitvā arahatte patiṭṭhahimsu. Paṭhamam patto paṭhamameva āgamāsi "Bhagavato ārocessāmī"ti. Āgantvā ca "abhiramāmaham Bhagavā, na ukkaṇṭhāmī"ti vatvā Bhagavantam vanditvā ekamantam nisīdi. Evam te sabbepi anukkamena āgantvā Bhagavantam parivāretvā nisīdimsu jeṭṭhamāsa-uposathadivase sāyanhasamaye. Tato pañcasatakhīṇāsavaparivutam varabuddhāsane nisinnam Bhagavantam ṭhapetvā asaññasatte ca arūpabrahmāno ca sakaladasasahassacakkavāļe avasesadevatādayo Maṅgalasuttavaṇṇanāyam vuttanayena sukhumattabhāve nimminitvā samparivāresum "vicitrapaṭibhānam dhammadesanam sossāmā"ti. Tattha cattāro khīṇāsavabrahmāno samāpattito vuṭṭhāya brahmagaṇam apassantā "kuhim gatā"ti āvajjetvā tamattham ñatvā pacchā āgantvā okāsam alabhamānā cakkavāļamuddhani ṭhatvā paccekagāthāyo abhāsimsu. Yathāha—

"Atha kho catunnam Suddhāvāsakāyikānam devatānam etadahosi 'ayam kho Bhagavā sakkesu viharati Kapilavatthusmim mahāvane mahatā bhikkhusamghena saddhim pañcamattehi bhikkhusatehi sabbeheva arahantehi. Dasahi ca lokadhātūhi devatā yebhuyyena sannipatitā honti Bhagavantam dassanāya

bhikkhusamghañca. Yannūna mayampi yena Bhagavā tenupasankameyyāma, upasankamitvā Bhagavato santike paccekam gātham bhāseyyāmā'ti''1.

Sabbam Sagāthāvagge<sup>1</sup> vuttanayeneva veditabbam. Evam gantvā ca tattha eko brahmā puratthimacakkavāļamuddhani okāsam labhitvā tattha thito imam gātham abhāsi—

"Mahāsamayo pavanasmim -padakkhitāye aparājitasamghan"ti<sup>2</sup>.

Imañcassa gātham bhāsamānassa pacchimacakkavāļapabbate thito saddam assosi.

Dutiyo pacchimacakkavāļamuddhani okāsam labhitvā tattha thito tam gātham sutvā imam gātham abhāsi—

"Tatra bhikkhavo samādahamsu -paindriyāni rakkhanti paṇḍitā"ti<sup>2</sup>.

Tatiyo dakkhiṇacakkavāļamuddhani okāsaṁ labhitvā tattha ṭhito taṁ gāthaṁ sutvā imaṁ gāthaṁ abhāsi—

"Chetvā khīlam chetvā paligham -pa- susunāgā"ti2.

Catuttho uttaracakkavāļamuddhani okāsam labhitvā tattha thito tam gātham sutvā imam gāthamabhāsi—

"Ye keci Buddham saranam gatāse -pa-devakāyam paripūressantī"ti<sup>2</sup>.

Tassapi tam saddam dakkhinacakkavāļamuddhani thito assosi. Evam tadā ime cattāro brahmāno parisam thometvā thitā ahesum, mahābrahmāno ekacakkavālam chādetvā atthamsu.

Atha Bhagavā devaparisam oloketvā bhikkhūnam ārocesi "yepi te bhikkhave ahesum atītamaddhānam arahanto Sammāsambuddhā, tesampi Bhagavantānam etapparamāyeva devatā sannipatitā ahesum seyyathāpi

mayham etarahi. Yepi te bhikkhave bhavissanti anagatamaddhanam arahanto Sammāsambuddhā, tesampi Bhagavantānam etapparamāyeva devatā sannipatitā bhavissanti seyyathāpi mayham etarahī"ti. Tato tam devaparisam bhabbābhabbavasena dvidhā vibhaji "ettakā bhabbā, ettakā abhabbā"ti. Tattha "abhabbaparisā Buddhasatepi dhammam desente na bujjhati, bhabbaparisā sakkā bodhetun''ti ñatvā puna bhabbapuggale cariyavasena chadhā vibhaji "ettakā rāgacaritā, ettakā dosamohavitakkasaddhābuddhicaritā"ti. Evam cariyavasena pariggahetvā "assā parisāya kīdisā dhammadesanā sappāyā"ti dhammakatham vicinitvā puna tam parisam manasākāsi "attajjhāsayena nu kho jāneyya, parajjhāsayena, atthuppattivasena, pucchāvasenā"ti. Tato "pucchāvasena jāneyyā"ti ñatvā "pañham pucchitum samattho atthi, natthī"ti puna sakalaparisam āvajjetvā "natthi kocī"ti ñatvā "sace ahameva pucchitvā ahameva vissajjevyam, evamassā parisāya sappāyam na hoti. Yannūnāham nimmitabuddham māpeyyanti pādakajjhānam samāpajjitvā vutthāya manomayiddhiyā abhisankharitvā nimmitabuddham māpesi. "Sabbangapaccangi lakkhanasampanno pattacivaradharo ālokitavilokitādisampanno hotū"ti adhitthānacittena saha pāturahosi. So pācīnalokadhātuto āgantvā Bhagavato samasame āsane nisinno evam āgantvā yāni Bhagavatā imamhi samāgame cariyavasena cha suttāni<sup>1</sup> kathitāni. Seyyathidam? Purābhedasuttam kalahavivādasuttam cūlabyūham mahābyūham tuvatakam idameva sammāparibbājanīyanti. Tesu rāgacaritadevatānam sappāyavasena kathetabbassa imassa suttassa pavattanattham pañham pucchanto "pucchāmi Munim pahūtapaññan"ti imam gāthamāha.

Tattha pahūtapaññanti mahāpaññam. Tiṇṇanti caturoghatiṇṇam. Pāraṅgatanti nibbānappattam. Parinibbutanti sa-upādisesanibbānavasena parinibbutam. Ṭhitattanti lokadhammehi akampanīyacittam. Nikkhamma gharā panujja kāmeti vatthukāme panuditvā gharāvāsā nikkhamma. Katham bhikkhu sammā so loke paribbajeyyāti so bhikkhu katham loke sammā paribbajeyya vihareyya anupalitto lokena hutvā, lokam atikkameyyāti vuttam hoti. Sesamettha vuttanayameva.

363. Atha Bhagavā yasmā āsavakkhayam appatvā loke sammā paribbajanto nāma natthi, tasmā tasmim rāgacaritādivasena pariggahite bhabbapuggalasamūhe tam tam tesam tesam samānadosānam devatāgaņānam āciņņadosappahānattham "yassa mangalā"ti ārabhitvā arahattanikūṭeneva khīṇāsavapaṭipadam pakāsento pannarasa gāthāyo abhāsi.

Tattha pathamagāthāya tāva **mangalā**ti mangalasutte vuttānam ditthamangaladinametam adhivacanam. Samuhatati sutthu uhata paññāsatthena samucchinnā. **Uppātā**ti "ukkāpātadisādāhādayo evamvipākā hontī"ti evam pavattā uppātābhinivesā. **Supinā**ti "pubbanhasamaye supinam disvā idam nāma hoti, majjhanhikādīsu idam, vāmapassena sayatā ditthe idam nāma hoti, dakkhinapassādīhi idam, supinante candam disvā idam nāma hoti, sūriyādayo disvā idan"ti evam pavattā supinābhinivesā, lakkhanāti dandalakkhanavatthalakkhanādipātham pathitvā "iminā idam nāma hotī"ti evam pavattā lakkhanābhinivesā. Te sabbepi Brahmajāle vuttanayeneva veditabbā. So mangaladosavippahīnoti atthatimsa mahāmangalāni thapetvā avasesā mangaladosā nāma. Yassa panete mangaladayo samuhata, so mangaladosavippahino hoti. Atha va mangalānanca uppātādidosānanca pahīnattā mangaladosavippahīno hoti, na mangalādīhi suddhim pacceti ariyamaggassa adhigatattā. Tasmā sammā so loke paribbajeyya, so khīṇāsavo sammā loke paribbajeyya anupalitto lokenāti.

- 364. Dutiyagāthāya **rāgaṁ vinayetha mānusesu, dibbesu kāmesu cāpi bhikkhū**ti mānusesu ca dibbesu ca kāmaguṇesu anāgāmimaggena anuppattidhammataṁ nento rāgaṁ vinayetha. **Atikkamma bhavaṁ samecca dhamman**ti evaṁ rāgaṁ vinetvā tato paraṁ arahattamaggena sabbappakārato pariññābhisamayādayo sādhento catusaccabhedampi samecca dhammaṁ imāya paṭipadāya tividhampi atikkamma bhavaṁ. **Sammā so**ti sopi bhikkhu sammā loke paribbajeyya.
- 365. Tatiyagāthāya **"anurodhavirodhavippahīno"**ti sabbavatthūsu pahīnarāgadoso. Sesam vuttanayameva. Sabbagāthāsu ca "sopi bhikkhu

sammā loke paribbajeyyā"ti yojetabbam. Ito param hi yojanampi avatvā avuttanayameva vannayissāma.

- 366. Catutthagāthāya sattasaṅkhāravasena duvidhaṁ piyañca appiyañca veditabbaṁ, tattha chandarāgapaṭighappahānena hitvā. Anupādāyāti catūhi upādānehi kañci dhammaṁ aggahetvā. Anissito kuhiñcīti aṭṭhasatabhedena taṇhānissayena dvāsaṭṭhibhedena diṭṭhinissayena ca kuhiñci rūpādidhamme bhave vā anissito. Saṁyojaniyehi vippamuttoti sabbepi tebhūmakadhammā dasavidhasaṁyojanassa visayattā saṁyojaniyā, tehi sabbappakārato maggabhāvanāya pariññātattā ca¹ vippamuttoti attho. Paṭhamapādena cettha rāgadosappahānaṁ vuttaṁ, dutiyena upādānanissayābhāvo, tatiyena sesākusalehi akusalavatthūhi ca vippamokkho. Paṭhamena vā rāgadosappahānaṁ, dutiyena tadupāyo, tatiyena tesaṁ pahīnattā saṁyojaniyehi vippamokkhoti veditabbo.
- 367. Pañcamagāthāya **upadhīsū**ti khandhupadhīsu. Ādānanti ādātabbaṭṭhena teyeva vuccanti. Anaññaneyyoti aniccādīnam sudiṭṭhattā "idam seyyo"ti kenaci anetabbo. Sesam uttānapadatthameva. Idam vuttam hoti—ādānesu catutthamaggena sabbaso chandarāgam vinetvā so vinītachandarāgo tesu upadhīsu na sārameti, sabbe upadhī asārakatteneva passati. Tato tesu duvidhenapi nissayena anissito aññena vā kenaci "idam seyyo"ti anetabbo khīṇāsavo bhikkhu sammā so loke paribbajeyya.
- 368. Chaṭṭhagāthāya aviruddhoti etesaṁ tiṇṇaṁ duccaritānaṁ pahīnattā sucaritehi saddhiṁ aviruddho. Viditvā dhammanti maggena catusaccadhammaṁ ñatvā. Nibbānapadābhipatthayānoti anupādisesaṁ khandhaparinibbānapadaṁ patthayamāno. Sesaṁ uttānatthameva.
- 369. Sattamagāthāya **akkuṭṭho**ti dasahi akkosavatthūhi abhisatto. **Na** sandhiyethāti na upanayhetha na kuppeyya. **Laddhā**

parabhojanam na majjeti parehi dinnam saddhādeyyam labhitvā "aham ñāto yasassī lābhī"ti na majjeyya. Sesam uttānatthameva.

- 370. Aṭṭhamagāthāya **lobhan**ti visamalobham. **Bhavan**ti kāmabhavādibhavam. Evam dvīhi padehi bhavabhogataṇhā vuttā. Purimena vā sabbāpi taṇhā, pacchimena kammabhavo. **Virato chedanabandhanā cā**ti¹ evametesam kammakilesānam pahīnattā parasattachedanabandhanā ca viratoti. Sesam vuttanayameva.
- 371. Navamagāthāya **sāruppaṁ attano viditvā**ti attano bhikkhubhāvassa patirūpaṁ² anesanādiṁ pahāya sammā-esanādi-ājīvasuddhiṁ aññañca sammāpaṭipattiṁ tattha patiṭṭhahanena viditvā. Na hi ñātamatteneva kiñci hoti. **Yathātathiyan**ti yathātathaṁ yathābhūtaṁ. **Dhamman**ti khandhāyatanādibhedaṁ yathābhūtañāṇena, catusaccadhammaṁ vā maggena viditvā. Sesaṁ uttānatthameva.
- 372. Dasamagāthāya **so nirāso anāsisāno**ti yassa ariyamaggena vināsitattā anusayā ca na santi, akusalamūlā ca samūhatā, so nirāso nittaņho hoti. Tato āsāya abhāvena kañci rūpādidhammam nāsīsati. Tenāha "nirāso anāsisāno"ti. Sesam vuttanayameva.
- 373. Ekādasamagāthāya **āsavakhīņo**ti khīṇacaturāsavo. **Pahīnamāno**ti pahīnanavavidhamāno. **Rāgapathan**ti rāgavisayabhūtam tebhūmakadhammajātam. **Upātivatto**ti pariññāpahānehi atikkanto. **Danto**ti sabbadvāravisevanam hitvā ariyena damathena dantabhūmim patto. **Parinibbuto**ti kilesaggivūpasamena sītibhūto. Sesam vuttanayameva.
- 374. Dvādasamagāthāya **saddho**ti Buddhādiguņesu parappaccayavirahitattā sabbākārasampannena aveccappasādena samannāgato, na parassa saddhāya paṭipattiyaṁ gamanabhāvena<sup>3</sup>. Yathāha "na khvāhaṁ ettha bhante Bhagavato

<sup>1.</sup> Chedanabandhanatoti (Sī, Syā) 2. Appatirūpam (Sī) 3. Gamanābhāvena (Sī)

saddhāya gacchāmī"ti¹. **Sutavā**ti vositasutakiccattā paramatthikasutasamannāgato. **Niyāmadassī**ti samsārakantāramūļhe loke amatapuragāmino sammattaniyāmabhūtassa maggassa dassāvī, diṭṭhamaggoti vuttam hoti. **Vaggagatesu na vaggasārī**ti vaggagatā nāma dvāsaṭṭhidiṭṭhigatikā aññamañām paṭilomattā, evam vaggāhi diṭṭhīhi gatesu sattesu na vaggasārī "idam ucchijjissati, idam tatheva bhavissatī"ti evam diṭṭhivasena agamanato. **Paṭighan**ti paṭighātakam, cittavighātakanti² vuttam hoti. Dosavisesanamevetam. **Vineyyā**ti vinetvā. Sesam vuttanayameva.

375. Terasamagāthāya saṁsuddhajinoti saṁsuddhena arahattamaggena vijitakileso. Vivaṭṭacchadoti vivaṭarāgadosamohachadano. Dhammesu vasīti catusaccadhammesu vasippatto. Na hissa sakkā te dhammā yathā ñātā kenaci aññathā kātuṁ, tena khīṇāsavo "dhammesu vasī"ti vuccati. Pāragūti pāraṁ vuccati nibbānaṁ, taṁ gato, sa-upādisesavasena adhigatoti vuttaṁ hoti. Anejoti apagatataṇhācalano. Saṅkhāranirodhañāṇakusaloti saṅkhāranirodho vuccati nibbānaṁ, tamhi ñāṇaṁ ariyamaggapaññā, tattha kusalo, catukkhattuṁ bhāvitattā chekoti vuttaṁ hoti.

376. Cuddasamagāthāya atītesūti pavattim patvā atikkantesu pañcakkhandhesu. Anāgatesūti pavattim appattesu pañcakkhandhesu eva. Kappātītoti "aham maman"ti kappanam sabbampi vā taṇhādiṭṭhikappam atīto. Aticca suddhipaññoti atīva suddhipañño, atikkamitvā vā suddhipañño. Kim atikkamitvā? Addhattayam. Arahā hi yvāyam avijjāsankhārasankhāto atīto addhā, jātijarāmaraṇasankhāto anāgato addhā, viññāṇādibhavapariyanto paccuppanno ca addhā, tam sabbampi atikkamma kankham vitaritvā paramasuddhippattapañno hutvā ṭhito. Tena vuccati "aticca suddhipañno"ti. Sabbāyatanehīti dvādasahāyatanehi. Arahā hi evam kappātīto, kappātītattā aticca suddhipañnattā ca āyatim na kinci āyatanam upeti. Tenāha "sabbāyatanehi vippamutto"ti.

377. Pannarasamagāthāya aññāya padanti ye te "saccānaṁ caturo padā"ti vuttā, tesu ekekapadaṁ pubbabhāgasaccavavatthāpanapaññāya ñatvā. Samecca dhammanti tato paraṁ catūhi ariyamaggehi catusaccadhammaṁ samecca. Vivaṭaṁ disvāna pahānamāsavānanti atha paccavekkhaṇañāṇena āsavakkhayasaññitaṁ nibbānaṁ vivaṭaṁ pākaṭamanāvaṭaṁ disvā. Sabbupadhīnaṁ parikkhayāti sabbesaṁ khandhakāmaguṇakilesābhisaṅkhārabhedānaṁ upadhīnaṁ parikkhīṇattā katthaci asajjamāno bhikkhu sammā so loke paribbajeyya vihareyya, anallīyanto lokaṁ gaccheyyāti desanaṁ niṭṭhāpesi.

378. Tato so nimmito dhammadesanam thomento "addhā hi Bhagavā"ti imam gāthamāha. Tattha yo so evam vihārīti yo so mangalādīni samūhanitvā sabbamangaladosappahānavihārī, yopi so dibbamānusakesu kāmesu rāgam vineyya bhavātikkamma dhammābhisamayavihārīti evam tāya tāya gāthāya niddiṭṭhabhikkhum dassento āha. Sesam uttānameva. Ayam pana yojanā—addhā hi Bhagavā tatheva etam yam tvam "yassa mangalā samūhatā"ti-ādīni vatvā tassā tassā gāthāya pariyosāne "sammā so loke paribbajeyyā"ti avaca. Kim kāraṇam? Yo so evamvihārī bhikkhu, so uttamena damathena danto, sabbāni ca dasapi samyojanāni caturo ca yoge vītivatto hoti. Tasmā sammā so loke paribbajeyya, natthi me ettha vicikicchāti iti desanāthomanagāthampi vatvā arahattanikūṭeneva desanam niṭṭhāpesi. Suttapariyosāne koṭisatasahassadevatānam aggaphalappatti ahosi, sotāpattisakadāgāmi-anāgāmiphalappattā pana gaṇanato asaṅkhyeyyāti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Sammāparibbājanīyasuttavannanā nitthitā.

### 14. Dhammikasuttavannanā

Evaṁ me sutanti Dhammikasuttaṁ. Kā uppatti? Tiṭṭhamāne kira Bhagavati lokanāthe Dhammiko nāma upāsako ahosi nāmena ca paṭipattiyā ca. So kira saraṇasampanno sīlasampanno bahussuto piṭakattayadharo anāgāmī abhiññālābhī ākāsacārī ahosi. Tassa parivārā pañcasatā upāsakā, tepi tādisā eva ahesuṁ. Tassekadivasaṁ uposathikassa rahogatassa paṭisallīnassa majjhimayāmāvasānasamaye evaṁ parivitakko udapādi "yannūnāhaṁ agāriya-anagāriyānaṁ paṭipadaṁ puccheyyan"ti. So pañcahi upāsakasatehi parivuto Bhagavantaṁ upasaṅkamitvā tamatthaṁ pucchi, Bhagavā cassa byākāsi. Tattha pubbe vaṇṇitasadisaṁ vuttanayeneva veditabbaṁ, apubbaṁ vannayissāma.

- 379. Tattha paṭhamagāthāya tāva **kathaṁkaro**ti kathaṁ karonto kathaṁ paṭipajjanto. **Sādhu hotī**ti sundaro anavajjo atthasādhano hoti. **Upāsakāse**ti upāsakā-icceva vuttaṁ hoti. Sesamatthato pākaṭameva. Ayaṁ pana yojanā—yo vā agārā anagārameti pabbajati, ye vā agārino upāsakā, etesu duvidhesu sāvakesu kathaṁkaro sāvako sādhu hotīti.
- 380-1. Idāni evam puṭṭhassa Bhagavato byākaraṇasamatthatam dīpento "tuvañhī"ti gāthādvayamāha. Tattha gatinti ajjhāsayagatim. Parāyaṇanti nipphattim. Atha vā gatinti nirayādipañcappabhedam. Parāyaṇanti gatito param ayanam gabhivippamokkham parinibbānam. Na catthi tulyoti tayā sadiso natthi. Sabbam tuvam ñāṇamavecca dhammam, pakāsesi satte anukampamānoti tvam Bhagavā yadatthi ñeyyam nāma, tam anavasesam avecca paṭivijjhitvā satte anukampamāno sabbam ñāṇañca dhammañca pakāsesi. Yam yam yassa hitam hoti, tam tam tassa āvikāsiyeva desesiyeva, na te atthi ācariyamuṭṭhīti vuttam hoti. Virocasi vimaloti dhūmarajādivirahito viya cando, rāgādimalābhāvena vimalo virocasi. Sesamettha uttānatthameva.
- 382. Idāni yesam tadā Bhagavā dhammam desesi, te devaputte kittetvā Bhagavantam pasamsanto "āganchi te santike" ti gāthādvayamāha.

Tattha nāgarājā erāvano nāmāti ayam kira Erāvano nāma devaputto kāmarūpī dibbe vimāne vasati. So vadā Sakko uyvānakīlam gacchati, tadā diyaddhasatayojanam kāyam abhinimminitvā tettimsa kumbhe māpetvā Erāvaņo nāma hatthī hoti. Tassa ekekasmim kumbhe dve dve dantā honti, ekekasmim dante satta satta pokkharaniyo, ekekissā pokkharaniyā satta satta paduminiyo, ekekissā paduminiyā satta satta pupphāni, ekekasmim pupphe satta satta pattāni, ekekasmim patte satta satta accharāyo naccanti padumaccharāyotveva vissutā Sakkassa nātakitthiyo, yā ca Vimānavatthusmimpi "bhamanti kaññā padumesu sikkhitā"ti<sup>1</sup> āgatā. Tesam pana tettimsakumbhānam majjhe sudassanakumbho nāma timsayojanamatto hoti, tattha yojanappamano manipallanko tiyojanubbedhe pupphamandape attharīyati. Tattha Sakko Devānamindo accharāsamghaparivuto dibbasampattim paccanubhoti. Sakke pana Devānaminde uyyānakīlāto patinivatte puna tam rūpam samharitvāna devaputtova hoti. Tam sandhāyāha "āgañchi te santike nāgarājā Erāvaņo nāmā"ti. **Jinoti sutvā**ti "vijitapāpadhammo esa Bhagavā"ti evam sutvā. **Sopi tayā mantayitvā**ti tayā saddhim mantayitvā, pañham pucchitvāti adhippāyo. Ajihagamāti adhiagamā, gatoti vuttam hoti. **Sādhūti sutvāna patītarūpo**ti tam pañham sutvā "sādhu bhante"ti abhinanditvā tuṭṭharūpo gatoti attho.

383. **Rājāpi taṁ vessavaņo kuvero**ti ettha so yakkho rañjanaṭṭhena **rājā**, visāṇāya rājadhāniyā rajjaṁ kāretīti **Vessavaņo**, purimanāmena **Kuvero**ti veditabbo. So kira Kuvero nāma brāhmaṇamahāsālo hutvā dānādīni puññāni katvā visāṇāya rājadhāniyā adhipati hutvā nibbatto. Tasmā "Kuvero Vessavaņo"ti vuccati. Vuttañcetaṁ āṭānāṭiyasutte—

"Kuverassa kho pana mārisa mahārājassa Visāṇā nāma rājadhānī, tasmā Kuvero mahārājā 'Vessavaṇo'ti pavuccatī''ti², sesamettha pākaṭameva.

Tattha siyā—kasmā pana dūratare Tāvatimsabhavane vasanto Erāvaņo pathamam āgato, Vessavano pacchā, ekanagareva vasanto ayam upāsako sabbapacchā, kathañca so tesam āgamanam aññāsi, yena evamāhāti? Vuccate—Vessavano kira tadā anekasahassapavālapallankam dvādasayojanam nārivāhanam abhiruyha pavālakuntam uccāretvā dasasahassakotiyakkhehi parivuto "Bhagavantam pañham pucchissāmī"ti ākāsatthakavimānāni pariharitvā maggena maggam āgacchanto Velukandakanagare nandamātāya upāsikāya nivesanassa uparibhāgam sampatto. Upāsikāya ayamānubhāvo—parisuddhasīlā hoti, niccam vikālabhojanā pativiratā, pitakattayadhārinī, anāgāmiphale patitthitā. Sā tamhi samaye sīhapañjaram ugghātetvā utuggahanatthāya māluteritokāse thatvā atthakapārāyanavagge parimandalehi padabyañjanehi madhurena sarena bhāsati. Vessavano tattheva yānāni thapetvā yāva upāsikā "idamavoca Bhagavā Magadhesu viharanto pāsānake cetiye paricārakasolasannam brāhmanānan"ti nigamanam abhāsi, tāva sabbam sutvā vaggapariyosāne suvannamurajasadisam mahantam gīvam paggahetvā "sādhu sādhu bhaginī"ti sādhukāramadāsi. Sā "ko etthā"ti āha. Aham bhagini Vessavanoti. Upāsikā kira pathamam sotāpannā ahosi, pacchā Vessavano. Tam so dhammato sahodarabhāvam¹ sandhāya upāsikam bhaginivādena samudācarati. Upāsikāya ca "vikālo bhātika bhadramukha yassa dāni kālam maññasī"ti vutto "aham bhagini tayi pasanno pasannākāram karomī"ti āha. Tena hi bhadramukha mama khette nipphannam sālim kammakarā āharitum na sakkonti, tam tava parisāya ānāpehīti. So "sādhu bhaginī"ti yakkhe ānāpesi, te addhaterasa kotthāgārasatāni pūresum. Tato pabhuti kotthāgāram ūnam nāma nāhosi, "Nandamātu kotthāgāram viyā"ti loke nidassanam ahosi. Vessavano kotthāgārāni pūretvā Bhagavantam upasankami. Bhagavā "vikāle āgatosī"ti āha, atha Bhagavato sabbam ārocesi. Iminā kāraņena āsannatarepi Cātumahārājikabhavane vasanto Vessavano pacchā āgato. Erāvanassa pana na kiñci antarā karanīyam ahosi, tena so pathamataram āgato.

Ayam pana upāsako kiñcāpi anāgāmī pakatiyāva ekabhattiko, tathāpi tadā uposathadivasoti katvā uposathangāni adhitthāya sāyanhasamayam sunivattho supāruto pañcasata-upāsakaparivuto Jetavanam gantvā dhammadesanam sutvā attano gharam āgamma tesam upāsakānam saranasīla-uposathānisamsādibhedam upāsakadhammam kathetvā te upāsake uyyojesi. Tesañca tasseva ghare mutthihatthappamānapādakāni pañca kappiyamañcasatāni pātekkovarakesu paññattāni honti, te attano attano ovarakam pavisitvā samāpattim appetvā nisīdimsu, upāsakopi tathevākāsi. Tena ca samayena Sāvatthinagare sattapaññāsa kulasatasahassāni vasanti, manussagananāya aṭṭhārasakoṭimanussā. Tena paṭhamayāme hatthiassamanussabherisaddādīhi Sāvatthinagaram mahāsamuddo viya ekasaddam hoti. Majjhimayāmasamanantare so saddo patippassambhati, tamhi kāle upāsako samāpattito vutthāya attano gune āvajjetvā "yenāham maggasukhena phalasukhena sukhito viharāmi, idam sukham kam nissāya laddhan"ti cintetvā "Bhagavantam nissāyā"ti Bhagavati cittam pasādetvā "Bhagavā etarahi katamena vihārena viharatī"ti āvajjento dibbena cakkhunā Erāvaņavessavaņe disvā dibbāya sotadhātuyā dhammadesanam sutvā cetopariyañanena tesam pasannacittatam ñatva "yannunahampi Bhagavantam ubhayahitam patipadam puccheyyan"ti cintesi. Tasmā so ekanagare vasantopi sabbapacchā āgato, evañca nesam āgamanam aññāsi. Tenāha "āgañchi te santike nāgarājā -pa- so cāpi sutvāna patītarūpo"ti.

384. Idāni ito bahiddhā lokasammatehi samaṇabrāhmaṇehi ukkaṭṭhabhāvena Bhagavantaṁ pasaṁsanto "ye kecime"ti gāthādvayamāha. Tattha titthiyāti nandavacchasaṁkiccehi ādipuggalehi tīhi titthakarehi kate diṭṭhititthe jātā, tesaṁ sāsane pabbajitā pūraṇādayo cha satthāro. Tattha Nāṭaputto nigaṇṭho, avasesā ājīvakāti te sabbe dassento āha "ye kecime titthiyā vādasīlā"ti, "mayaṁ sammā paṭipannā, aññe micchā paṭipannā"ti evaṁ vādakaraṇasīlā lokaṁ mukhasattīhi vitudantā vicaranti. Ājīvakā vāti te ekajjhamuddiṭṭhe bhinditvā dasseti. Nātitarantīti nātikkamanti. Sabbeti aññepi

ye keci titthiyasāvakādayo, tepi pariggaņhanto āha. "Ţhito vajantaṁ viyā"ti yathā koci ṭhito gativikalo sīghagāminaṁ purisaṁ gacchantaṁ nātitareyya, evaṁ te paññāgatiyā abhāvena te te atthappabhede bujjhituṁ asakkontā ṭhitā, atijavanapaññaṁ Bhagavantaṁ nātitarantīti attho.

#### 385. Brāhmaṇā vādasīlā vuddhā cāti ettāvatā

Caṅkītārukkhapokkharasātijāṇussoṇi-ādayo dasseti, api brāhmaṇā santi kecīti iminā majjhimāpi daharāpi kevalaṁ brāhmaṇā santi atthi upalabbhanti kecīti evaṁ assalāyanavāseṭṭha-ambaṭṭha-uttaramāṇavakādayo dasseti. Atthabaddhāti "api nu kho imaṁ pañhaṁ byākareyya, imaṁ kaṅkhaṁ chindeyyā"ti evaṁ atthabaddhā bhavanti. Ye cāpi aññeti aññepi ye "mayaṁ vādino"ti evaṁ maññamānā vicaranti khattiyapaṇḍitabrāhmaṇabrahmadevayakkhādayo aparimāṇā, tepi sabbe tayi atthabaddhā bhavantīti dasseti.

386-7. Evam nānappakārehi Bhagavantam pasamsitvā idāni dhammeneva tam pasamsitvā dhammakatham yācanto "ayañhi dhammo"ti gāthādvayamāha. Tattha ayañhi dhammoti sattatimsa bodhipakkhiyadhamme sandhāyāha. Nipuņoti saṇho duppaṭivijjho. Sukhoti paṭividdho samāno lokuttarasukhamāvahati, tasmā sukhāvahattā "sukho"ti vuccati. Suppavuttoti sudesito. Sussūsamānāti sotukāmamhāti attho. Taṁ no vadāti taṁ dhammaṁ amhākaṁ vada. "Tvaṁ no"tipi pāṭho, tvaṁ amhākaṁ vadāti attho. Sabbepime bhikkhavoti taṅkhaṇaṁ nisinnāni kira pañca bhikkhusatāni honti, tāni dassento yācati. Upāsakā cāpīti attano parivāre aññe ca dasseti. Sesamettha pākaṭameva.

388. Atha Bhagavā anagāriyapaṭipadaṁ tāva dassetuṁ bhikkhū āmantetvā "suṇātha me bhikkhavo"ti-ādimāha. Tattha dhammaṁ dhutaṁ tañca carātha sabbeti kilese dhunātīti dhuto, evarūpaṁ kilesadhunanakaṁ paṭipadādhammaṁ sāvayāmi vo, tañca mayā sāvitaṁ sabbe caratha paṭipajjatha, mā pamāditthāti vuttaṁ hoti. Iriyāpathanti gamanādicatubbidhaṁ. Pabbajitānulomikanti samaṇasāruppaṁ satisampajaññayuttaṁ. Araññe kammaṭṭhānānuyogavasena pavattamevāti apare. Sevetha nanti taṁ iriyāpathaṁ

bhajeyya. **Atthadaso**ti hitānupassī. **Mutīmā**ti buddhimā. Sesamettha gāthāya pākaṭameva.

389. No ve vikāleti evam pabbajitānulomikam iriyāpatham sevamāno ca divāmajjhanhikavītikkamam upādāya vikāle na careyya bhikkhu, yuttakāle eva pana gāmam piṇḍāya careyya. Kim kāraṇam? Akālacārim hi sajanti saṅgā, akālacārim puggalam rāgasaṅgādayo aneke saṅgā sajanti parissajanti upaguhanti allīyanti. Tasmā vikāle na caranti Buddhā, tasmā ye catusaccabuddhā ariyapuggalā, na te vikāle piṇḍāya carantīti. Tena kira samayena vikālabhojanasikkhāpadam appaññattam hoti, tasmā dhammadesanāvasenevettha puthujjanānam ādīnavam dassento imam gāthamāha. Ariyā pana saha maggapaṭilābhā eva tato paṭiviratā honti, esā dhammatā.

390. Evam vikālacariyam paṭisedhetvā "kāle carantenapi evam caritabban"ti dassento āha "rūpā ca saddā cā"ti. Tassattho—ye te rūpādayo nānappakārakam madam janentā satte sammadayanti, tesu piṇḍapātapārisuddhisuttādīsu¹ vuttanayena chandam vinodetvā yuttakāleneva pātarāsam paviseyyāti. Ettha ca pāto asitabboti pātarāso, piṇḍapātassetam nāmam. Yo yattha labbhati, so padesopi tamyogena "pātarāso"ti idha vutto. Yato piṇḍapātam labhati, tam okāsam gaccheyyāti evamettha attho veditabbo.

#### 391. Evam pavittho—

Piṇḍañca bhikkhu samayena laddhā, Eko paṭikkamma raho nisīde. Ajjhattacintī na mano bahiddhā, Nicchāraye saṅgahitattabhāvo.

Tattha **piṇḍan**ti missakabhikkham. Sā<sup>2</sup> hi tato tato samodhānetvā sampiṇḍitaṭṭhena "piṇḍo"ti vuccati. **Samayenā**ti antomajjhanhikakāle. **Eko paṭikkammā**ti kāyavivekam sampādento adutiyo nivattitvā. **Ajjhattacintī**ti tilakkhaṇam āropetvā khandhasantānam cintento. **Na mano** 

<sup>1.</sup> Ma 3. 342 pitthe.

<sup>2.</sup> Missakabhattam bhikkham. Sā (Sī), missakabhattam. Bhikkhāya (Ka)

bahiddhā nicchārayeti bahiddhā rūpādīsu rāgavasena cittam na nīhare. Sangahitattabhāvoti sutthu gahitacitto.

#### 392. Evam viharanto ca—

Sacepi so sallape sāvakena, Aññena vā kenaci bhikkhunā vā. Dhammam paṇītam ta'mudāhareyya, Na pesunam nopi parūpavādam.

Kim vuttam hoti? So yogāvacaro kiñcideva sotukāmatāya upagatena sāvakena vā kenaci aññatitthiyagahaṭṭhādinā vā idheva pabbajitena bhikkhunā vā saddhim sacepi sallape, atha yvāyam maggaphalādipaṭisamyutto dasakathāvatthubhedo vā atappakaṭṭhena paṇīto dhammo, tam dhammam paṇītam udāhareyya, aññam pana pisuṇavacanam vā parūpavādam vā appamattakampi na udāhareyyāti.

393. Idāni tasmim parūpavāde dosam dassento āha "vādañhi eke"ti. Tassattho—idhekacce moghapurisā parūpavādasañhitam nānappakāram viggāhikakathābhedam vādam paṭiseniyanti virujjhanti, yujjhitukāmā hutvā senāya paṭimukham gacchantā viya honti, te mayam lāmakapaññe na pasamsāma. Kim kāraṇam? Tato tato ne pasajanti saṅgā, yasmā te tādisake puggale tato tato vacanapathato samuṭṭhāya vivādasaṅgā sajanti allīyanti. Kim kāraṇā sajantīti? Cittam hi te tattha gamenti dūre, yasmā te paṭiseniyantā cittam tattha gamenti, yattha gatam samathavipassanānam dūre hotīti.

394-5. Evam parittapaññānam pavattim dassetvā idāni mahāpaññānam pavattim dassento āha "piṇḍam vihāram -pa- sāvako"ti. Tattha vihārena patissayo, sayanāsanena mañcapīṭhanti tīhipi padehi senāsanameva vuttam. Āpanti udakam. Saṅghāṭirajūpavāhananti pamsumalādino saṅghāṭirajassa dhovanam. Sutvāna dhammam sugatena desitanti sabbāsavasamvarādīsu "paṭisaṅkhā yoniso cīvaram paṭisevati sītassa paṭighātāyā"ti-ādinā¹ nayena Bhagavatā desitam dhammam sutvā. Saṅkhāya

\_\_\_\_\_

esave varapaññasāvakoti etam idha piṇḍanti vuttam piṇḍapātam, vihārādīhi vuttam senāsanam, āpamukhena dassitam gilānapaccayam, saṅghāṭiyā cīvaranti catubbidhampi paccayam saṅkhāya "yāvadeva imassa kāyassa ṭhitiyā"ti-ādinā¹ nayena paccavekkhitvā seve varapaññasāvako, sevitum sakkuṇeyya varapaññassa Tathāgatassa sāvako sekkho vā puthujjano vā, nippariyāyena ca arahā. So hi caturāpasseno "saṅkhāyekam paṭisevati, saṅkhāyekam adhivāseti, saṅkhāyekam parivajjeti, saṅkhāyekam vinodetī"ti² vutto. Yasmā ca saṅkhāya seve varapaññasāvako, tasmā hi piṇḍe -pa- yathā pokkhare vāribindu, tathā hotīti veditabbo.

396. Evam khīṇāsavapaṭipattim dassento arahattanikūṭena anagāriyapaṭipadam niṭṭhāpetvā idāni agāriyapaṭipadam dassetum "gahaṭṭhavattam pana vo"ti-ādimāha. Tattha paṭhamagāthāya tāva sāvakoti agāriyasāvako. Sesam uttānatthameva. Ayam pana yojanā—yo mayā ito pubbe kevalo abyāmisso sakalo paripuṇṇo bhikkhudhammo kathito, esa khettavatthu-ādipariggahehi sapariggahena na labbhā phassetum na sakkā adhigantunti.

397. Evam tassa bhikkhudhammam paţisedhetvā gahaṭṭhadhammameva dassento āha "pāṇaṁ na hane"ti. Tattha purimaḍḍhena tikoṭiparisuddhā pāṇātipātāveramaṇi vuttā, pacchimaḍḍhena sattesu hitapaṭipatti. Tatiyapādo cettha khaggavisāṇasutte³ catutthapāde thāvaratasabhedo mettasuttavaṇṇanāyaṁ⁴ sabbappakārato vaṇṇito. Sesaṁ uttānatthameva. Uppaṭipāṭiyā pana yojanā kātabbā—tasathāvaresu sabbesu bhūtesu nidhāya daṇḍaṁ na hane na ghātayeyya nānujaññāti. "Nidhāya daṇḍan"ti ito vā paraṁ "vatteyyā"ti pāṭhaseso āharitabbo. Itarathā hi na pubbenāparaṁ sandhiyati.

398. Evam paṭhamasikkhāpadam dassetvā idāni dutiyasikkhāpadam dassento āha "tato adinnan"ti. Tattha kiñcīti appam vā bahum vā.

<sup>1.</sup> Ma 1. 12; Am 2. 341 pitthesu.

<sup>2.</sup> Dī 3. 187; Ma 2. 127; Am 3. 280 pitthesu.

<sup>3.</sup> Khu 1. 284 pitthe.

<sup>4.</sup> Khu 1. 301 pitthe.

Kvacīti gāme vā araññe vā. Sāvakoti agāriyasāvako. Bujjhamānoti "parasantakamidan"ti jānamāno. Sabbam adinnam parivajjayeyyāti evam hi paṭipajjamāno sabbam adinnam parivajjeyya, no aññathāti dīpeti. Sesamettha vuttanayañca pākatañcāti.

- 399. Evam dutiyasikkhāpadampi tikoṭiparisuddham dassetvā ukkaṭṭhaparicchedato pabhuti tatiyam dassento āha "abrahmacariyan"ti. Tattha asambhunantoti asakkonto.
- 400. Idāni catutthasikkhāpadam dassento āha "sabhaggato vā"ti. Tattha sabhaggatoti santhāgārādigato. Parisaggatoti pūgamajjagato. Sesamettha vuttanayanca pākaṭancāti.
- 401. Evam catutthasikkhāpadampi tikoṭiparisuddham dassetvā pañcamam dassento āha "majjañca pānan"ti. Tattha majjañca pānanti gāthābandhasukhattham evam vuttam. Ayam panattho "majjapānañca na samācareyyā"ti. Dhammam imanti imam majjapānaveramaṇīdhammam. Ummādanantanti ummādanapariyosānam. Yo hi sabbalahuko majjapānassa vipāko, so manussabhūtassa ummattakasamvattaniko hoti. Iti nam viditvāti iti nam majjapānam ñatvā. Sesamettha vuttanayañca pākaṭañcāti.
- 402. Evam pañcamasikkhāpadampi tikoṭiparisuddham dassetvā idāni purimasikkhāpadānampi majjapānameva samkilesakarañca bhedakarañca dassetvā daļhataram tato veramaṇiyam niyojento āha "madā hi pāpāni karontī"ti. Tattha madāti madahetu. Hikāro padapūraṇamatte nipāto. Pāpāni karontīti pāṇātipātādīni sabbākusalāni karonti. Ummādanam mohananti paraloke ummādanam ihaloke mohanam. Sesam uttānatthameva.
- 403-4. Ettāvatā agāriyasāvakassa niccasīlam dassetvā idāni uposathangāni dassento "pāṇam na hane"ti gāthādvayamāha. Tattha abrahmacariyāti aseṭṭhacariyabhūtā. Methunāti methunadhammasamāpattito. Rattim na bhunjeyya vikālabhojananti rattimpi na bhunjeyya, divāpi

kālātikkantabhojanam na bhuñjeyya. **Na ca gandhan**ti ettha gandhaggahaṇena vilepanacuṇṇādīnipi gahitānevāti veditabbāni. **Mañce**ti kappiyamañce. **Santhate**ti taṭṭikādīhi kappiyattharaṇehi atthate. Chamāyam pana gonakādisanthatāyapi vaṭṭati. **Aṭṭhaṅgikan**ti pañcaṅgikam viya tūriyam, na aṅgavinimuttam. **Dukkhantagunā**ti vaṭṭadukkhassa antagatena. Sesamettha pākaṭameva. Pacchimaḍḍham pana saṅgītikārakehi vuttantipi āhu.

405. Evam uposathangāni dassetvā idāni uposathakālam dassento āha "tato ca pakkhassā"ti. Tattha tatoti padapūraņamatte nipāto.

Pakkhassupavassuposathanti evam parapadena yojetabbam "pakkhassa cātuddasim pañcadasim aṭṭhaminti ete tayo divase upavassa uposatham, etam aṭṭhaṅgika-uposatham upagamma vasitvā"ti. Pāṭihāriyapakkhañcāti ettha pana vassūpanāyikāya purimabhāge āsāļhamāso, antovassam tayo māsā, kattikamāsoti ime pañca māsā "pāṭihāriyapakkho"ti vuccanti.
Āsāļhakattikaphagguṇamāsā tayo evāti apare. Pakkhuposathadivasānam purimapacchimadivasavasena pakkhe pakkhe terasīpāṭipadasattamīnavamīsaṅkhātā cattāro cattāro divasāti apare, yam ruccati, tam gahetabbam. Sabbam vā pana puññakāmīnam bhāsitabbam. Evametam pāṭihāriyapakkhañca pasannamānaso susamattarūpam suparipuṇṇarūpam ekampi divasam apariccajanto aṭṭhaṅgupetam uposatham upavassāti sambandhitabbam.

406. Evam uposathakālam dassetvā idāni tesu kālesu etam uposatham upavassa yam kātabbam, tam dassento āha "tato ca pāto"ti. Etthāpi tatoti padapūraṇamatte nipāto, anantaratthe vā, athāti vuttam hoti. Pātoti aparajjudivasapubbabhāge. Upavutthuposathoti upavasita-uposatho. Annenāti yāgubhattādinā. Pānenāti aṭṭhavidhapānena. Anumodamānoti anupamodamāno, nirantaram modamānoti attho. Yathārahanti attano anurūpena, yathāsatti yathābalanti vuttam hoti. Samvibhajethāti bhājeyya¹ patimāneyya. Sesam pākaṭameva.

407. Evam upavutthuposathassa kiccam vatvā idāni yāvajīvikam garuvattam ājīvapārisuddhiñca kathetvā tāya paṭipadāya adhigantabbaṭṭhānam dassento āha "dhammena mātāpitaro"ti. Tattha dhammenāti dhammaladdhena bhogena. Bhareyyāti poseyya. Dhammikam so vaṇijjanti sattavaṇijjā satthavaṇijjā visavaṇijjā mamsavaṇijjā surāvaṇijjāti imā pañca adhammavaṇijjā vajjetvā avasesā dhammikavaṇijjā. Vaṇijjāmukhena cettha kasigorakkhādi aparopi dhammiko vohāro saṅgahito. Sesamuttānatthameva. Ayam pana yojanā—so niccasīla-uposathasīladānadhammasamannāgato ariyasāvako payojaye dhammikam vaṇijjam, tato laddhena ca dhammato anapetattā dhammena bhogena mātāpitaro bhareyya. Atha so gihī evam appamatto ādito pabhuti vuttam imam vattam vattayanto kāyassa bhedā ye te attano ābhāya andhakāram vidhametvā ālokakaraṇena sayampabhāti laddhanāmā cha kāmāvacaradevā, te sayampabhe nāma deve upeti bhajati allīyati, tesam nibbattaṭṭhāne nibbattatīti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Dhammikasuttavannanā nitthitā.

Nitthito ca dutiyo vaggo atthavannanānayato,

Nāmena Cūļavaggoti.

# 3. Mahāvagga

#### 1. Pabbajjāsuttavaņņanā

408. **Pabbajjaṁ kittayissāmī**ti Pabbajjāsuttaṁ. Kā uppatti? Bhagavati kira Sāvatthiyaṁ viharante āyasmato Ānandassa parivitakko udapādi "Sāriputtādīnaṁ mahāsāvakānaṁ pabbajjā kittitā, taṁ bhikkhū ca upāsakā ca jānanti. Bhagavato pana akittitā, yannūnāhaṁ kitteyyan"ti. So Jetavanavihāre āsane nisīditvā cittabījaniṁ gahetvā bhikkhūnaṁ Bhagavato pabbajjaṁ kittento imaṁ suttamabhāsi.

Tattha yasmā pabbajjam kittentena yathā pabbaji, tam kittetabbam. Yathā ca pabbaji, tam kittentena yathā vīmamsamāno pabbajjam rocesi, tam kittetabbam. Tasmā "pabbajjam kittayissāmī"ti vatvā "yathā pabbajī"tiādimāha. Cakkhumāti pañcahi cakkhūhi cakkhumā, cakkhusampannoti attho. Sesamādigāthāya uttānameva.

409. Idāni "yathā vīmamsamāno"ti tamattham pakāsento āha "sambādhoyan"ti. Tattha sambādhoti puttadārādisampīļanena kilesasampīļanena ca kusalakiriyāya okāsarahito. Rajassāyatananti kambojādayo viya assādīnam, rāgādirajassa uppattideso. Abbhokāsoti vuttasambādhapaṭipakkhabhāvena ākāso viya vivaṭā. Iti disvāna pabbajīti iti gharāvāsapabbajjāsu byādhijarāmaraṇehi suṭṭhutaram codiyamānahadayo ādīnavamānisamsanca vīmamsitvā mahābhinikkhamanam nikkhamitvā anomānadītīre khaggena kese chinditvā tāvadeva ca dvangulamattasaṇṭhitasamaṇasāruppakesamassu hutvā ghaṭikārena brahmunā upanīte aṭṭha parikkhāre gahetvā "evam nivāsetabbam pārupitabban"ti kenaci ananusiṭṭho anekajātisahassapavattitena attano pabbajjāciṇṇeneva sikkhāpiyamāno pabbaji, ekam kāsāvam nivāsetvā ekam uttarāsangam karitvā ekam cīvaram khandhe karitvā mattikāpattam amse ālaggetvā pabbajitavesam adhitthāsīti vuttam hoti. Sesamettha uttānameva.

410. Evam Bhagavato pabbajjam kittetvā tato param pabbajitapaṭipattim Anomānadītīram hitvā padhānāya gamananca pakāsetum "pabbajitvāna"

kāyenā"ti-ādim sabbamabhāsi. Tattha kāyena pāpakammam vivajjayīti tividham kāyaduccaritam vajjesi. Vacīduccaritanti catubbidham vacīduccaritam. Ājīvam parisodhayīti micchājīvam hitvā sammājīvameva pavattayi.

- 411. Evam ājīvatthamakasīlam sodhetvā Anomānadītīrato timsayojanappamānam sattāhena agamā Rājagaham Buddho. Tattha kincāpi yadā Rājagaham agamāsi, tadā Buddho na hoti, tathāpi Buddhassa pubbacariyāti katvā evam vattum labbhati "idha rājā jāto idha rajjam aggahesī"ti-ādi lokiyavohāravacanam viya. Magadhānanti Magadhānam janapadassa nagaranti vuttam hoti. **Giribbajan**ti idampi tassa nāmam. Tam hi Pandavagijjhakūtavebhāra-isigilivepullanāmakānam pañcannam girīnam majjhevajo viya thitam, tasmā "Giribbajan"ti vuccati. **Pindāya abhihāresī**ti bhikkhatthāya tasmim nagare cari. So kira nagaradvāre thatvā cintesi "sacāham rañño Bimbisārassa attano āgamanam nivedeyyam, 'Suddhodanassa putto Siddhattho nāma kumāro āgato'ti bahumpi me paccayam abhihareyya. Na kho pana me tam patirupam pabbajitassa ārocetvā paccayagahanam, handāham pindāya carāmī"ti devadattiyam pamsukūlacīvaram pārupitvā mattikāpattam gahetvā pācīnadvārena nagaram pavisitvā anugharam pindāya acari. Tenāha āyasmā Ānando "pindāya abhihāresī"ti. **Ākinnavaralakkhano**ti sarīre ākiritvā viya thapitavaralakkhano, vipulavaralakkhano vā. Vipulampi hi "ākinnan"ti vuccati. Yathāha "ākinnaluddo puriso, dhāticelamva makkhito"ti<sup>1</sup>. Vipulaluddoti attho.
- 412. **Tamaddasā**ti tato kira purimāni sattadivasāni nagare nakkhattam ghositam ahosi, tam divasam pana "nakkhattam vītivattam, kammantā payojetabbā"ti bheri<sup>2</sup> cari. Atha mahājano rājangane sannipati. Rājāpi "kammantam samvidahissāmī"ti sīhapañjaram vivaritvā balakāyam passanto tam pindāya abhihārentam mahāsattam addasa. Tenāha āyasmā Ānando "tamaddasā Bimbisāro, pāsādasmim patiṭṭhito"ti. **Imamattham abhāsathā**ti imam attham amaccānam abhāsi.

- 413. Idāni tam tesam amaccānam bhāsitamattham dassento āha "imam bhonto"ti. Tattha imanti so rājā bodhisattam dasseti, bhontoti amacce ālapati. Nisāmethāti passatha. Abhirūpoti dassanīyangapaccango. Brahāti ārohapariṇāhasampanno. Sucīti parisuddhachavivaṇṇo. Caraṇenāti gamanena.
- 414-5. **Nīcakulāmivā**ti nīcakulā iva pabbajito na hotīti attho. Makāro padasandhikaro. **Kuhim bhikkhu gamissatī**ti ayam bhikkhu kuhim gamissati, ajja kattha vasissatīti jānitum rājadūtā sīgham gacchantu. Dassanakāmā hi mayam assāti iminā adhippāyena āha. **Guttadvāro** okkhittacakkhutāya, **susamvuto** satiyā. Guttadvāro vā satiyā, susamvuto pāsādikena saṅghāticīvaradhāranena.
- 416. Khippam pattam apūresīti sampajānattā patissatattā ca adhikam agaņhanto "alam ettāvatā"ti ajjhāsayapūraņena khippam pattam apūresi. Munīti monatthāya paṭipannattā appattamunibhāvopi muni-icceva vutto, lokavohārena vā. Lokiyā hi amonasampattampi pabbajitam "munī"ti bhaṇanti. Paṇḍavam abhihāresīti tam pabbatam abhiruhi. So kira manusse pucchi "imasmim nagare pabbajitā kattha vasantī"ti. Athassa te "paṇḍavassa upari puratthābhimukhapabbhāre"ti ārocesum. Tasmā tameva paṇḍavam abhihāresi "ettha vāso bhavissatī"ti evam cintetvā.
- 419-23. Byagghusabhova sīhova girigabbhareti giriguhāyam byaggho viya usabho viya sīho viya ca nisinnoti attho. Ete hi tayo seṭṭhā vigatabhayabheravā girigabbhare nisīdanti, tasmā evam upamam akāsi. Bhaddayānenāti hatthi-assarathasivikādinā uttamayānena. Sa yānabhūmim yāyitvāti yāvatikā bhūmi hatthi-assādinā yānena sakkā gantum, tam gantvā. Āsajjāti patvā, samīpamassa gantvāti attho. Upāvisīti nisīdi. Yuvāti yobbanasampanno. Daharoti jātiyā taruņo. Paṭhamuppattiko¹ susūti tadubhayavisesanameva. Yuvā susūti atiyobbano. Paṭhamuppattikoti paṭhameneva yobbanavesena uṭṭhito. Daharo cāsīti sati ca daharatte susu bālako viya khāyasīti.

- 424-5. Anīkagganti balakāyam senāmukham. Dadāmi bhoge bhuñjassūti ettha "aham te Angamagadhesu yāvicchasi, tāva dadāmi bhoge. Tam tvam sobhayanto anīkaggam nāgasanghapurakkhato bhunjassū"ti evam sambandho veditabbo. Ujum janapado rājāti "dadāmi bhoge bhuñjassu, jātim akkhāhi pucchito"ti evam kira vutto mahāpurisocintesi "sace aham rajjena atthiko assam, Cātumahārājikādayopi mam attano attano rajjena nimanteyyum, gehe thito eva vā cakkavattirajjam kāreyyam. Ayam pana rājā ajānanto evamāha, handāham tam jānāpemī"ti bāham 1 uccāretvā attano āgatadisābhāgam niddisanto "ujum janapado rājā" ti-ādimāha. Tattha Himavantassa passatoti bhananto sassasampattivekallābhāvam dasseti. Himavantam hi nissaya pasanavivarasambhava mahasalapi pañcahi vuddhīhi vaddhanti, kimangam pana khette vuttani sassani. Dhanaviriyena sampannoti bhananto sattahi ratanehi avekallattam, pararajuhi atakkaniyam vīrapurisādhitthitabhāvañcassa dasseti. Kosalesu niketinoti bhananto navakarājabhāvam paţikkhipati. Navakarājā hi niketīti na vuccati. Yassa pana ādikālato pabhuti anvayavasena so eva janapado nivāso, so niketīti vuccati. Tathārūpo ca rājā Suddhodano, vam sandhāyāha "Kosalesu niketino"ti. Tena anvayāgatampi bhogasampattim dīpeti.
- 426. Ettāvatā attano bhogasampattim dīpetvā "ādiccā nāma gottena, Sākiyā nāma jātiyā"ti iminā jātisampattinca ācikkhitvā yam vuttam rannā "dadāmi bhoge bhunjassū"ti, tam paṭikkhipanto āha "tamhā kulā pabbajitomhi, na kāme abhipatthayan"ti. Yadi hi aham kāme abhipatthayeyyam, na īdisam dhanavīriyasampannam dvāsītisahassavīrapurisasamākulam kulam chaḍḍetvā pabbajeyyanti ayam kirettha adhippāyo.
- 427. Evam rañño vacanam paṭikkhipitvā tato param attano pabbajjāhetum dassento āha "kāmesvādīnavam disvā, nekkhammam daṭṭhu khematoti. Etam "pabbajitomhī"ti iminā sambandhitabbam. Tattha daṭṭhūti

disvā. Sesamettha ito purimagāthāsu ca yaṁ yaṁ na vicāritaṁ, taṁ taṁ sabbaṁ uttānatthattā eva na vicāritanti veditabbaṁ. Evaṁ attano pabbajjāhetuṁ vatvā padhānatthāya gantukāmo rājānaṁ āmantento āha "padhānāya gamissāmi, ettha me rañjatī mano"ti. Tassattho—yasmāhaṁ mahārāja nekkhammaṁ daṭṭhu khemato pabbajito, tasmā taṁ paramatthanekkhammaṁ nibbānāmataṁ sabbadhammānaṁ aggaṭṭhena padhānaṁ patthento padhānatthāya gamissāmi, ettha me padhāne rañjati mano, na kāmesūti. Evaṁ vutte kira rājā bodhisattaṁ āha "pubbeva metaṁ bhante sutaṁ 'Suddhodanarañño kira putto Siddhatthakumāro cattāri pubbanimittāni disvā pabbajitvā Buddho bhavissatī'ti, sohaṁ bhante tumhākaṁ adhimuttiṁ disvā evaṁpasanno 'addhā buddhattaṁ pāpuṇissathā'ti. Sādhu bhante buddhattaṁ patvā paṭhamaṁ mama vijitaṁ okkameyyāthā"ti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Pabbajjāsuttavaņņanā niţţhitā.

## 2. Padhānasuttavaṇṇanā

428. Taṁ maṁ padhānapahitattanti Padhānasuttaṁ. Kā uppatti? "Padhānāya gamissāmi, ettha me rañjatī mano"ti āyasmā Ānando pabbajjāsuttaṁ niṭṭhāpesi. Bhagavā gandhakuṭiyaṁ nisinno cintesi "mayā chabbassāni padhānaṁ patthayamānena dukkarakārikā katā, taṁ ajja bhikkhūnaṁ kathessāmī"ti. Atha gandhakuṭito nikkhamitvā Buddhāsane nisinno "taṁ maṁ padhānapahitattan"ti ārabhitvā imaṁ suttamabhāsi.

Tattha taṁ manti dvīhipi vacanehi attānameva niddisati. Padhānapahitattanti nibbānatthāya pesitacittaṁ pariccatta-attabhāvaṁ vā. Nadiṁ Nerañjaraṁ patīti lakkhaṇaṁ niddisati. Lakkhaṇaṁ hi padhānapahitattāya Nerañjarā nadī. Teneva cettha upayogavacanaṁ. Ayaṁ panattho "nadiyā Nerañjarāyā"ti, Nerañjarāya tīreti vuttaṁ hoti. Viparakkammāti atīva parakkamitvā. Jhāyantanti

appāṇakajjhānamanuyuñjantaṁ¹. **Yogakkhemassa pattiyā**ti catūhi yogehi khemassa nibbānassa adhigamatthaṁ.

- 429. Namucīti māro. So hi attano visayā nikkhamitukāme devamanusse na muñcati, antarāyam nesam karoti, tasmā "namucī"ti vuccati. Karuṇam vācanti anuddayāyuttam vācam. Bhāsamāno upāgamīti idam uttānameva. Kasmā pana upāgato? Mahāpuriso kira ekadivasam cintesi "sabbadā āhāram pariyesamāno jīvite sāpekkho hoti, na ca sakkā jīvite sāpekkhena amatam adhigantun"ti. Tato āhārupacchedāya paṭipajji, tena kiso dubbaṇṇo ca ahosi. Atha māro "ayam sambodhāya maggo hoti, na hotīti ajānanto atighoram tapam karoti, kadāci mama visayam atikkameyyā"ti bhīto "idancidanca vatvā vāressāmī"ti āgato. Tenevāha "kiso tvamasi dubbaṇṇo, santike maraṇam tavā"ti.
- 430. Evañca pana vatvā athassa maraṇasantikabhāvaṁ sāvento āha "sahassabhāgo maraṇassa, ekaṁso tava jīvitan"ti. Tassattho—sahassaṁ bhāgānaṁ assāti sahassabhāgo. Ko so? Maraṇassa paccayoti pāṭhaseso. Eko aṁsoti ekaṁso. Idaṁ vuttaṁ hoti—ayaṁ appāṇakajjhānādisahassabhāgo tava maraṇassa paccayo, tato pana te eko eva bhāgo jīvitaṁ, evaṁ santike maraṇaṁ tavāti. Evaṁ maraṇassa santikabhāvaṁ sāvetvā atha naṁ jīvite samussāhento āha "jīva bho jīvitaṁ seyyo"ti. Kathaṁ seyyoti ce? Jīvaṁ puññāni kāhasīti.
- 431. Atha attanā sammatāni puññāni dassento āha "carato ca te brahmacariyan"ti. Tattha brahmacariyanti kālena kālam methunaviratim sandhāyāha, yam tāpasā karonti. Jūhatoti juhantassa. Sesamettha pākatameva.
- 432. **Duggo maggo**ti imam pana aḍḍhagātham padhānavicchandam janento āha. Tattha appānakajjhānādigahanattā<sup>2</sup> dukkhena gantabboti **duggo**,

dukkhitakāyacittena kattabbattā dukkaro, santikamaraņena tādisenāpi pāpuņitum asakkuņeyyato durabhisambhavoti evamattho veditabbo. Ito param imā gāthā bhaṇam māro, aṭṭhā Buddhassa santiketi ayamupaḍḍhagāthā saṅgītikārehi vuttā. Sakalagāthāpīti eke. Bhagavatā eva pana param viya attānam niddisantena sabbamettha evamjātikam vuttanti ayamamhākam khanti. Tattha atthāti aṭṭhāsi. Sesam uttānameva.

- 433. Chaṭṭhagāthāya **yenatthenā**ti ettha paresaṁ antarāyakaraṇena attano atthena tvaṁ pāpima āgatosīti ayamadhippāyo. Sesaṁ uttānameva.
- 434. "Jīvam puññāni kāhasī"ti idam pana vacanam paṭikkhipanto "aṇumattopī"ti¹ imam gāthamāha. Tattha puññenāti vaṭṭagāmim mārena vuttam puññam sandhāya bhaṇati. Sesam uttānameva.
- 435. Idāni "ekamso tava jīvitan"ti idam vacanam ārabbha māram santajjento "atthi saddhā"ti imam gāthamāha. Tatrāyamadhippāyo—are māra yo anuttare santivarapade assaddho bhaveyya, saddhopi vā kusīto, saddho āraddhavīriyo samānopi vā duppañño, tam tvam jīvitamanupucchamāno sobheyyāsi, mayham pana anuttare santivarapade okappanasaddhā atthi, tathā kāyikacetasikamasithilaparakkamatāsankhātam vīriyam, vajirūpamā paññā ca mama vijjati, so tvam evam mam pahitattam uttamajjhāsayam kim jīvamanupucchasi, kasmā jīvitam pucchasi. Paññā ca mamāti ettha casaddena sati samādhi ca. Evam sante yehi pañcahi indriyehi samannāgatā nibbānam pāpuṇanti, tesu ekenāpi avirahitam evam mam pahitattam kim jīvamanupucchasi, nanu—ekāham jīvitam seyyo, vīriyamārabhato daļham². Paññavantassa jhāyino, passato udayabbayanti³.
- 436-8. Evam māram santajjetvā attano dehacittappavattim dassento "nadīnamapī"ti gāthāttayamāha. Tamatthato pākaṭameva. Ayam pana

<sup>1.</sup> Aņumattenāpīti (Sī)

<sup>3.</sup> Khu 1. 30 pitthe Dhammapade.

<sup>2.</sup> Khu 1. 29 pitthe Dhammapade.

<sup>4.</sup> Bhedacittappavattim (Sī, Syā)

adhippāyavannanā—yvāyam mama sarīre appānakajjhānavīriyavegasamutthito vāto vattati, loke Gangāyamunādīnam nadīnampi sotāni ayam visosaye, kiñca me evam pahitattassa catunālimattam lohitam na upasoseyya. Na kevalanca me lohitameva sussati, api ca kho pana tamhi lohite sussamānamhi baddhābaddhabhedam sarīrānugatam pittam, asitapītādipaticchādakam catunālimattameva semhañca, kiñcāparam<sup>1</sup> tattakameva muttañca ojañca sussati, tesu ca sussamānesu mamsānipi khīyanti, tassa me evam anupubbena mamsesu khīyamānesu bhiyyo cittam pasīdati, na tveva tappaccayā samsīdati. So tvam īdisam cittamajānanto sarīramattameva disvā bhanasi "kiso tvamasi dubbanno, santike maranam tavā"ti. Na kevalanca me cittameva pasīdati, apica kho pana bhiyyo sati ca paññā ca samādhi mama titthati, aņumattopi pamādo vā sammoho vā cittavikkhepo vā natthi. Tassa mayham evam viharato ye keci samanabrāhmanā atītam vā addhānam anāgatam vā etarahi vā opakkamikā vedanā vedayanti, tāsam nidassanabhūtam pattassa uttamavedanam. Yathā aññesam dukkhena phutthānam sukham, sītena unham, unhena sītam, khudāya bhojanam, pipāsāya phutthānam udakam apekkhate cittam, evam pañcasu kāmagunesu ekakāmampi nāpekkhate cittam, "aho vatāham subhojanam bhunjitvā sukhaseyyam sayeyyan"ti īdisenākārena mama cittam na uppannam, passa tvam māra sattassa suddhatanti.

439-41. Evam attano suddhatam dassetvā "nivāressāmi tan"ti āgatassa mārassa manorathabhañjanattham mārasenam kittetvā tāya aparājitabhāvam dassento "kāmā te paṭhamā senā"ti-ādikā cha gāthāyo āha.

Tattha yasmā āditova agāriyabhūte satte vatthukāmesu kilesakāmā mohayanti, te abhibhuyya anagāriyabhāvam upagatānam pantesu vā senāsanesu aññataraññataresu vā adhikusalesu dhammesu **arati** uppajjati. Vuttañcetam "pabbajitena kho āvuso abhirati dukkarā"ti². Tato te parapaṭibaddhajīvikattā **khuppipāsā** bādheti, tāya

bādhitānam pariyesanatanā cittam kilamayati, atha nesam kilantacittānam thinamiddham okkamati, tato visesamanadhigacchantānam durabhisambhavesu araññavanapatthesu senāsanesu viharatam utrāsasaññitā bhīru jāyati, tesam ussankitaparisankitānam dīgharattam vivekarasamanassādayamānānam viharatam "na siyā nu kho esa maggo"ti paṭipattiyam vicikicchā uppajjati, tam vinodetvā viharatam appamattakena visesādhigamena mānamakkhathambhā jāyanti, tepi vinodetvā viharatam tato adhikataram visesādhigamam nissāya lābhasakkārasilokā uppajjanti, lābhādimucchitā dhammapatirūpakāni pakāsentā micchāyasam adhigantvā tattha ṭhitā jāti-ādīhi attānam ukkamsenti, param vambhenti, tasmā kāmādīnam pathamasenādibhāvo veditabbo.

- 442-3. Evametam dasavidham senam uddisitvā yasmā sā kaņhadhammasamannāgatattā kaņhassa namucino upakārāya samvattati, tasmā nam tava senāti niddisanto āha "esā namuci te senā, kaņhassābhippahārinī"ti. Tattha abhippahārinīti samaņabrāhmaņānam ghātanī nippothanī, antarāyakarīti attho. Na nam asūro jināti, jetvā ca labhate sukhanti evam tava senam asūro kāye ca jīvite ca sāpekkho puriso na jināti, sūro pana jināti, jetvā ca maggasukham phalasukhanca adhigacchati. Yasmā ca labhate sukham, tasmā sukham patthayamāno ahampi esa munjam parihareti. Sangāmāvacarā anivattino purisā attano anivattanakabhāvavinnāpanattham sīse vā dhaje vā āvudhe vā munjatiņam bandhanti, tam ayampi pariharaticceva mam dhārehi. Tava senāya parājitassa dhiratthu mama jīvitam, tasmā evam dhārehi—sangāme me matam seyyo, yance jīve parājito, yena jīvitena parājito jīve, tasmā jīvitā tayā sammāpaṭipannānam antarāyakarena saddhim sangāme matam mama seyyoti attho.
- 444. Kasmā matam seyyoti ce? Yasmā **pagāļhettha -pa- subbatā**, ettha kāmādikāya attukkamsanaparavambhanapariyosānāya tava senāya pagāļhā nimuggā anupaviṭṭhā eke samaṇabrāhmaṇā na dissanti, sīlādīhi guṇehi nappakāsanti, andhakāram paviṭṭhā viya honti. Ete evam pagāļhā

samānā sacepi kadāci ummujjitvā nimujjanapuriso viya "sāhu saddhā"tiādinā nayena ummujjanti, tathāpi tāya senāya ajjhotthaṭattā tañca maggam na jānanti khemam nibbānagāmīnam, sabbepi Buddhapaccekabuddhādayo yena gacchanti subbatāti. Imam pana gātham sutvā māro puna kiñci avatvā eva pakkāmi.

445-6. Pakkante pana tasmim mahāsatto tāya dukkarakārikāya kiñcipi visesam anadhigacchanto anukkamena "siyā nu kho añño maggo bodhāyā"ti-ādīni cintetvā oļārikāhāram āhāretvā balam gahetvā visākhapuņņamadivase pageva sujātāya pāyāsam paribhuñjitvā bhadravanasaņḍe divāvihāram nisīditvā tattha aṭṭha samāpattiyo nibbattento divasam vītināmetvā sāyanhasamaye Mahābodhimaṇḍābhimukho gantvā sotthiyena dinnā aṭṭha tiṇamuṭṭhiyo bodhimūle vikiritvā dasasahassalokadhātudevatāhi katasakkārabahumāno—

"Kāmam taco ca nhāru ca, aṭṭhi ca avasissatu. Upasussatu nissesam, sarīre mamsalohitan"ti—

caturaṅgavīriyaṁ adhiṭṭhahitvā "na dāni buddhattaṁ apāpuṇitvā pallaṅkaṁ bhindissāmī"ti paṭiññaṁ katvā aparājitapallaṅke¹ nisīdi. Taṁ ñatvā māro pāpimā "ajja Siddhattho paṭiññaṁ katvā nisinno, ajjeva dānissa sā paṭiññā paṭibāhitabbā"ti Bodhimaṇḍato yāva cakkavāļamāyataṁ² dvādasayojanavitthāraṁ uddhaṁ navayojanamuggataṁ mārasenaṁ samuṭṭhāpetvā diyaḍḍhayojanasatappamāṇaṁ Girimekhalaṁ hatthirājānaṁ āruyha bāhusahassaṁ māpetvā nānāvudhāni gahetvā "gaṇhatha, hanatha, paharathā"ti bhaṇanto Āļavakasutte vuttappakārā vuṭṭhiyo māpesi, tā mahāpurisaṁ patvā tattha vuttappakārā eva sampajjiṁsu. Tato vajiraṅkusena hatthiṁ kumbhe paharitvā mahāpurisassa samīpaṁ netvā "uṭṭhehi bho Siddhattha pallaṅkā"ti āha. Mahāpuriso "na uṭṭhahāmi mārā"ti vatvā taṁ dhajiniṁ samantā vilokento imā gāthāyo abhāsi "samantā dhajini'n"ti.

Tattha dhajininti senam. Yuttanti uyyuttam. Savāhananti Girimekhalanāgarājasahitam. Paccuggacchāmīti abhimukho upari gamissāmi, so ca kho tejeneva, na kāyena<sup>1</sup>. Kasmā? Mā maṁ ṭhānā acāvayi, maṁ etasmā ṭhānā aparājitapallaṅkā māro mā cālesīti vuttaṁ hoti. Nappasahatīti sahituṁ na sakkoti, nābhibhavati vā. Āmaṁ pattanti kācajātaṁ mattikābhājanaṁ<sup>2</sup>. Asmanāti pāsānena. Sesamettha pākatameva.

447-8. Idāni "etam te mārasenam bhinditvā tato param vijitasangāmo sampattadhammarājābhiseko³ idam karissāmī"ti dassento āha "vasīkaritvā"ti. Tattha vasīkaritvā<sup>4</sup> sankappanti maggabhāvanāya sabbam micchāsankappam pahāya sammāsankappasseva pavattanena vasīkaritvā sankappam. Satiñca sūpatiṭṭhitanti kāyādīsu catūsu ṭhānesu attano satiñca suṭṭhu upaṭṭhitam karitvā evam vasīkatasankappo suppatiṭṭhitassati raṭṭhā raṭṭham vicarissāmi devamanussabhede puthū sāvake vinayanto. Atha mayā vinīyamānā te appamattā -pa- na socare, tam nibbānāmatamevāti<sup>5</sup> adhippāyo.

449-51. Atha māro imā gāthāyo sutvā āha "evarūpam yakkham disvā na bhāyasi bhikkhū"ti. Āma māra na bhāyāmīti. Kasmā na bhāyasīti. Dānādīnam pāramipuññānam katattāti. Ko etam jānāti "dānādīni tvamakāsī"ti. Kim ettha pāpima sakkhikiccena, apica ekasmimyeva bhave Vessantaro hutvā yam dānamadāsim, tassānubhāvena sattakkhattum chahi pakārehi sañjātakampā ayam mahāpathavīyeva sakkhīti. Evam vutte udakapariyantam katvā mahāpathavī kampi bheravasaddam muñcamānā, yam sutvā māro asanihato viya bhīto dhajam paṇāmetvā palāyi saddhim parisāya. Atha mahāpuriso tīhi yāmehi tisso vijjā sacchikatvā aruṇuggamane "anekajātisamsāram -pa- taṇhānam khayamajjhagā"ti imam udānam udānam udānesi. Māro udānasaddena āgantvā "ayam 'Buddho ahan'ti paṭijānāti, handa nam anubandhāmi ābhisamācārikam passitum. Sacassa kiñci kāyena vā vācāya vā khalitam bhavissati, viheṭhessāmi nan"ti pubbe

<sup>1.</sup> So ca kho teneva kāyena (Sī)

Āmam pattanti āmam mattikābhājanam (Sī), āmapakkanti āmamattikābhājanam (Syā)

<sup>3.</sup> Sampattadhammarajjābhiseko (Sī)

<sup>5.</sup> Nibbānāmatameva sacchikatvāti (Sī)

<sup>4.</sup> Vasim karitvā (Sī, Syā)

<sup>6.</sup> Khu 1. 36 pitthe Dhammapade.

bodhisattabhūmiyam chabbassāni anubandhitvā buddhattam pattam ekam vassam anubandhi. Tato Bhagavato kiñci khalitam apassanto "satta vassānī"ti imā nibbejanīyagāthāyo abhāsi.

Tattha **otāran**ti randham vivaram. **Nādhigacchissan**ti nādhigamim. **Medavaṇṇan**ti medapiṇḍasadisam. **Anupariyagā**ti parito parito agamāsi. **Mudun**ti mudukam. **Vindemā**ti adhigaccheyyāma. **Assādanā**ti sādubhāvo. **Vāyasetto**ti vāyaso etto. Sesamettha pākaṭameva.

Ayam pana yojanā—satta vassāni Bhagavantam otārāpekkho anubandhim katthaci avijahanto padāpadam, evam anubandhitvāpi ca otāram nādhigamim. Soham yathā nāma medavannam pāsānam medasaññī vāyaso ekasmim passe mukhatundakena vijjhitvā assādam avindamāno "appeva nāma ettha mudu vindema, api ito assādanā siyā"ti samantā tatheva vijjhanto anupariyāyitvā katthaci assādam aladdhā "pāsānovāyan"ti nibbijja pakkameyya, evamevāham Bhagavantam kāyakammādīsu attano parittapaññāmukhatundakena vijjhanto samantā anupariyagā "appeva nāma katthaci aparisuddhakāyasamācārādimudubhāvam vindema, kutoci assādanā siyā"ti, te dāni mayam assādam alabhamānā kākova selamāsajja nibbijjā 'pema Gotamam āsajja tato Gotamā nibbijja apemāti. Evam vadato kira mārassa satta vassāni nipphalaparissamam nissāya balavasoko udapādi, tenassa visīdamānangapaccangassa Beluvapandu nāma vīnā kacchato patitā, yā sakim kusalehi<sup>1</sup> vāditā cattāro māse madhurassaram muñcati, yam gahetvā Sakko Pañcasikhassa adāsi. Tam so patamānampi na bujihi. Tenāha Bhagavā—

452. "Tassa sokaparetassa, vīṇā kacchā abhassatha. Tato so dummano yakkho, tatthevantaradhāyathā"ti.

Saṅgītikārakā āhaṁsūti eke, amhākaṁ panetaṁ nakkhamatīti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Padhānasuttavaṇṇanā niṭṭhitā.

#### 3. Subhāsitasuttavannanā

Evaṁ me sutanti Subhāsitasuttaṁ. Attajjhāsayato cassa uppatti. Bhagavā hi subhāsitappiyo, so attano subhāsitasamudācārappakāsanena sattānaṁ dubbhāsitasamudācāraṁ paṭisedhento imaṁ suttamabhāsi. Tattha evaṁ me sutanti-ādi saṅgītikāravacanaṁ. Tattha tatra kho Bhagavā -pa-. Bhadanteti te bhikkhūti etaṁ apubbaṁ, sesaṁ vuttanayameva. Tasmā apubbapadavaṇṇanatthamidaṁ vuccati—tatrāti desakālaparidīpanaṁ. Taṁ hi yaṁ samayaṁ viharati, tatra samaye, yasmiñca ārāme viharati, tatra ārāmeti dīpeti. Bhāsitabbayutte vā desakāle dīpeti. Na hi Bhagavā ayutte dese kāle vā dhammaṁ bhāsati. "Akālo kho tāva bāhiyā"ti-ādi¹ cettha sādhakaṁ. Khoti padapūraṇamatte, avadhāraṇādikālatthe vā nipāto.

Bhagavāti lokagaruparidīpanam. Bhikkhūti

kathāsavanayuttapuggalaparidīpanam. Āmantesīti ālapi abhāsi sambodhesi.

Bhikkhavoti āmantanākāraparidīpanam. Tañca bhikkhanasīlatādiguņayogasiddhattā vuttam. Tena nesam hīnādhikajanasevitam vuttim pakāsento uddhatadīnabhāvaniggaham karoti. "Bhikkhavo"ti iminā ca

karuṇāvipphārasommahadayanayananipātapubbaṅgamena vacanena te attano mukhābhimukhe karitvā teneva kathetukamyatādīpakena vacanena tesaṁ sotukamyataṁ janeti, teneva ca sambodhanatthena vacanena sādhukasavanamanasikārepi te niyojeti. Sādhukasavanamanasikārāyattā hi sāsanasampatti. Aparesupi devamanussesu vijjamānesu kasmā bhikkhū eva āmantesīti ce? Jeṭṭhaseṭṭhāsannasadāsannihitabhāvato. Sabbaparisasādhāraṇā hi ayaṁ dhammadesanā, na pāṭipuggalikā, parisāya ca jeṭṭhā bhikkhū paṭhamuppannattā, seṭṭhā anagāriyabhāvaṁ ādiṁ katvā satthu cariyānuvidhāyakattā sakalasāsanapaṭiggāhakattā ca, āsannā tattha nisinnesu satthu santikattā, sadā sannihitā Satthu santikāvacarattā. Tena Bhagavā sabbaparisasādhāraṇaṁ dhammaṁ desento bhikkhū eva āmantesi. Apica bhājanaṁ te imāya kathāya yathānusiṭṭhaṁ paṭipattisabbhāvatotipi te

eva āmantesi. **Bhadante**ti gāravādhivacanametam. **Te bhikkhū**ti ye Bhagavā āmantesi, te evam Bhagavantam ālapantā Bhagavato paccassosunti.

Catūhi aṅgehīti catūhi kāranehi, avayavehi vā. Musāvādāveramani-ādīni hi cattāri subhāsitavācāya kāranāni, saccavacanādayo cattāro avayavā, kāranatthe ca angasaddo. **Catūhī**ti nissakkavacanam hoti, avayavatthe karanavacanam. Samannāgatāti samanu-āgatā pavattā yuttā ca. Vācāti samullapanavācā, yā sā "vācā girā byappatho"ti<sup>1</sup> ca, "nelā kannasukhā"ti<sup>2</sup> ca evamādīsu āgacchati. Yā pana "vācāya ce katam kamman"ti<sup>3</sup> evam viñnatti ca, "yā catūhi vacīduccaritehi ārati virati -pa-. Ayam vuccati sammāvācā"ti4 evam virati ca, "pharusavācā bhikkhave āsevitā bhāvitā bahulīkatā nirayasamvattanikā hotī"ti<sup>5</sup> evam cetanā ca vācāti āgacchati, sā idha na adhippetā. Kasmā? Abhāsitabbato. **Subhāsitā hotī**ti sutthu bhāsitā hoti. Tenassā atthāvahanatam dīpeti. **Na dubbhāsitā**ti na dutthu bhāsitā. Tenassā anatthānāvahanatam dīpeti. Anavajjāti vajjasankhātarāgādidosavirahitā. Tenassā kāranasuddhim vuttadosābhāvañca<sup>6</sup> dīpeti. **Ananuvajjā cā**ti anuvādavimuttā. Tenassā sabbākārasampattim dīpeti. Viñnūnanti panditānam. Tena nindāpasamsāsu bālā appamānāti dīpeti.

Katamehi catūhīti kathetukamyatāpucchā. Idhāti imasmim sāsane. Bhikkhaveti yesam kathetukāmo, tadālapanam. Bhikkhūti vuttappakāravācābhāsanakapuggalanidassanam. Subhāsitamyeva bhāsatīti puggalādhiṭṭhānāya desanāya catūsu vācangesu aññataranganiddesavacanam. No dubbhāsitanti tasseva vācangassa paṭipakkhabhāsananivāraṇam. Tena "musāvādādayopi kadāci vattabbā"ti diṭṭhim nisedheti. "No dubbhāsitan"ti iminā vā micchāvācappahānam dīpeti, "subhāsitan"ti iminā pahīnamicchāvācena satā bhāsitabbavacanalakkhaṇam. Tathā pāpassa akaraṇam, kusalassa

<sup>1.</sup> Abhi 1. 168 pitthe. 2. Dī 1. 4; Ma 3. 12 pitthesu. 3. Abhi-Ttha 1. 127 pitthe.

<sup>4.</sup> Abhi 1. 76; Abhi 2. 113 pitthesu.

<sup>5.</sup> Am 3. 78 pitthe.

<sup>6.</sup> Vattu dosābhāvañca (Sī), agatigamananti dosābhāvañca (Syā) Saṁ-Ṭṭha 1. 249 piṭṭhepi passitabbaṁ.

upasampadam. Angaparidīpanattham pana abhāsitabbam pubbe avatvā bhāsitabbamevāha. Esa nayo **dhammamyevā**ti-ādīsupi.

Ettha ca "subhāsitamyeva bhāsati no dubbhāsitan"ti iminā pisunadosarahitam samaggakaranavacanam vuttam, "dhammamyeva bhāsati no adhamman"ti iminā samphadosarahitam dhammato anapetam mantāvacanam vuttam, itarehi dvīhi pharusālikarahitāni piyasaccavacanāni vuttāni. **Imehi kho**ti-ādinā pana tāni aṅgāni paccakkhato dassento tam vācam nigameti. Visesato cettha "imehi kho bhikkhave catūhi angehi samannāgatā vācā subhāsitā hotī'ti bhananto yadaññe patiññādīhi avayavehi nāmādīhi padehi lingavacanavibhattikālakārakādīhi sampattīhi ca samannāgatam vācam "subhāsitan"ti maññanti<sup>1</sup>, tam dhammato patisedheti. Avayavādisampannāpi hi pesuññādisamannāgatā vācā dubbhāsitāva hoti attano paresañca anatthāvahattā. Imehi pana catūhi angehi samannāgatā sacepi milakkhubhāsāpariyāpannā<sup>2</sup> ghatacetikāgītikapariyāpannā<sup>3</sup> vā hoti. tathāpi subhāsitā eva lokiyalokuttarahitasukhāvahattā. Sīhaladīpe maggapasse sassam rakkhantiyā Sīhalacetikāya Sīhalakeneva jātijarāmaraņapatisamyuttam gītam gāyantiyā sutvā maggam gacchantā satthimattā vipassakabhikkhū cettha arahattam pattā nidassanam. Tathā Tisso nāma āraddhavipassako bhikkhu padumasarasamīpena gacchanto padumasare padumāni bhañjitvā bhañjitvā—

> "Pāto phullam<sup>4</sup> kokanadam, sūriyālokena bhajjiyate<sup>5</sup>. Evam manussattagatā sattā, jarābhivegena maddīyantī"ti<sup>6</sup>—

imam gītam gāyantiyā ceṭikāya sutvā arahattam patto, Buddhantare ca aññataro puriso sattahi puttehi saddhim vanā āgamma aññatarāya itthiyā musalena taṇḍule koṭṭentiyā—

<sup>1.</sup> Paññapenti (Ka)

<sup>2.</sup> Milakkhabhāsāpariyāpannā (Sī, Syā)

<sup>3.</sup> Ghatacetikāgītakapariyāpannā (Sī, Syā)

<sup>4.</sup> Pātakaphullita (Sī), pātaphullaṁ (Syā)

<sup>5.</sup> Tajjīyate (Sī, Syā)

<sup>6.</sup> Milāyantīti (Sya, Ka) Sam-Ţtha 1. 250 piṭṭhepi passitabbam.

"Jarāya parimadditam etam, milātachavicammanissitam. Maraņena bhijjati etam, maccussa ghasamāmisam.

Kimīnam ālayam etam, nānākunapena bhūritam. Asucissa bhājanam etam, kadalikkhandhasamam idan"ti—

imam gītikam sutvā saha puttehi paccekabodhim patto, aññe ca īdisehi upāyehi ariyabhūmim pattā nidassanam. Anacchariyam panetam, yam Bhagavatā āsayānusayakusalena "sabbe saṅkhārā aniccā"ti-ādinā nayena vuttā gāthāyo sutvā pañcasatā bhikkhū arahattam pāpuṇimsu, aññe ca khandhāyatanādipaṭisamyuttā kathā sutvā aneke devamanussāti. Evam imehi catūhi aṅgehi samannāgatā vācā sacepi milakkhubhāsāpariyāpannā, ghaṭaceṭikāgītikapariyāpannā vā hoti, tathāpi "subhāsitā"ti veditabbā. Subhāsitattā eva ca anavajjā ca ananuvajjā ca viññūnam atthatthikānam kulaputtānam atthapaṭisaraṇānam, no byañjanapaṭisaraṇānanti.

Idamavoca Bhagavāti idam subhāsitalakkhaṇam Bhagavā avoca. Idam vatvāna Sugato, athāparam etadavoca Satthāti idanca lakkhaṇam vatvā atha añnampi etam avoca Satthā. Idāni vattabbagātham dassetvā¹ sabbametam saṅgītikārakā āhamsu. Tattha aparanti gāthābandhavacanam sandhāya vuccati. Tam duvidham hoti—pacchā āgataparisam assavanasussavanaādhāraṇadaļhīkaraṇādīni vā sandhāya tadatthadīpakameva ca, pubbe kenaci kāraṇena parihāpitassa atthassa dīpanena atthavisesadīpakanca "purisassa hi jātassa, kuṭhārī jāyate mukhe"ti-ādīsu² viya. Idha pana tadatthadīpakameva.

453. Tattha santoti Buddhādayo. Te hi subhāsitam "uttamam seṭṭhan"ti vaṇṇayanti. **Dutiyam tatiyam catutthan**ti idam pana pubbe niddiṭṭhakkamam upādāya vuttam. Gāthāpariyosāne pana Vaṅgīsatthero Bhagavato subhāsite³ pasīdi.

So yam pasannākāram akāsi, yanca vacanam Bhagavā abhāsi, tam dassentā sangītikārakā "atha kho āyasmā"ti-ādimāhamsu.

tattha **paṭibhāti man**ti mama bhāgo pakāsati. **Paṭibhātu tan**ti tava bhāgo pakāsatu. **Sāruppāhī**ti anucchavikāhi. **Abhitthavī**ti pasamsi.

- 454. **Na tāpaye**ti vippaṭisārena na tāpeyya. **Na vihiṁseyyā**ti aññamaññaṁ bhindanto na bādheyya. **Sā ve vācā**ti sā vācā ekaṁseneva subhāsitā. Ettāvatā apisuṇavācāya Bhagavantaṁ thometi.
- 455. **Paṭinanditā**ti haṭṭhena hadayena paṭimukhaṁ gantvā nanditā sampiyāyitā. **Yaṁ anādāya pāpāni, paresaṁ bhāsate piyan**ti yaṁ vācaṁ bhāsanto paresaṁ pāpāni appiyāni paṭikkūlāni pharusavacanāni anādāya atthabyañjanamadhuraṁ piyameva vacanaṁ bhāsati, taṁ piyavācameva bhāseyyāti vuttaṁ hoti. Imāya gāthāya piyavacanena Bhagavantaṁ abhitthavi.
- 456. Amatāti amatasadisā sādubhāvena. Vuttampi cetam "saccam have sādutaram rasānan"ti¹. Nibbānāmatapaccayattā vā amatā. Esa dhammo sanantanoti yāyam saccavācā nāma, esa porāņo dhammo cariyā paveņī. Idameva hi porāṇānam āciṇṇam, na te alikam bhāsimsu. Tenevāha "sacce atthe ca dhamme ca, ahu² santo patiṭṭhitā"ti. Tattha sacce patiṭṭhitattā eva attano ca paresañca atthe patiṭṭhitā, atthe patiṭṭhitattā eva ca dhamme patiṭṭhitā hontīti veditabbā. Param vā dvayam saccavisesanamicceva veditabbam. Sacce patiṭṭhitā. Kīdise? Atthe ca dhamme ca, yam paresam atthato anapetattā attham anuparodham karotīti vuttam hoti. Satipi ca anuparodhakaratte dhammato anapetattā dhammam, yam dhammikameva attham sādhetīti vuttam hoti. Imāya gāthāya saccavacanena Bhagavantam abhitthavi.
- 457. **Kheman**ti abhayam nirupaddavam. Kena kāranenāti ce? **Nibbānappattiyā dukkhassantakiriyāya,** yasmā kilesanibbānam pāpeti, vuṭṭadukkhassa ca antakiriyāya samvattatīti attho. Atha vā yam Buddho nibbānappattiyā dukkhassantakiriyāyāti dvinnam nibbānadhātūnamatthāya khemamaggappakāsanato khemam vācam bhāsati, **sā ve vācānamuttamā**ti sā vācā sabbavācānam

seṭṭhāti evamettha attho veditabbo. Imāya gāthāya mantāvacanena Bhagavantaṁ abhitthavanto arahattanikūṭena desanaṁ niṭṭhāpesīti ayamettha apubbapadavaṇṇanā. Sesaṁ vuttanayeneva veditabbanti.

#### Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Subhāsitasuttavannanā niţţhitā.

### 4. Pūraļāsasutta (Sundarikabhāradvājasutta) vaņņanā

Evam me sutanti Pūraļāsasuttam. Kā uppatti? Bhagavā pacchābhattakiccāvasāne Buddhacakkhunā lokam volokento Sundarikabhāradvājabrāhmaṇam arahattassa upanissayasampannam disvā "tattha mayi gate kathā pavattissati, tato kathāvasāne dhammadesanam sutvā esa brāhmaṇo pabbajitvā arahattam pāpuṇissatī"ti ca ñatvā tattha gantvā katham samutthāpetvā imam suttamabhāsi.

Tattha evam me sutanti-ādi sangītikārakānam vacanam, kimjacco bhavanti-ādi tassa brāhmaņassa, na brāhmaņo nomhīti-ādi Bhagavato. Tam sabbampi samodhānetvā "Pūraļāsasuttan"ti vuccati. Tattha vuttasadisam vuttanayeneva veditabbam, avuttam vaņņayissāma, tanca kho uttānatthāni padāni anāmasantā. Kosalesūti Kosalā nāma jānapadino rājakumārā, tesam nivāso ekopi janapado ruļhisaddena "Kosalā"ti vuccati. Tasmim Kosalesu janapade. Keci pana "yasmā pubbe mahāpanādam rājakumāram nānānāṭakādīni disvā sitamattampi akarontam sutvā rājā āṇāpesi 'yo mama puttam hasāpeti, sabbābharaṇehi nam alankaromī'ti. Tato nangalāni chaḍḍetvā mahājanakāyo sannipati, te ca manussā atirekasattavassāni nānākīļikādayo dassentāpi tam nāsakkhimsu hasāpetum. Tato Sakko devanaṭam pesesi, so dibbanāṭakam dassetvā hasāpesi. Atha te manussā attano attano vasanokāsābhimukhā pakkamimsu. Te paṭipathe mittasuhajjādayo disvā paṭisanthāramakamsu 'kacci bho kusalam, kacci bho

kusalan'ti. Tasmā tam 'kusalan'ti saddam upādāya so padeso 'Kosalā'ti vuccatī"ti vaṇṇayanti. **Sundarikāya nadiyā tīre**ti sundarikāti evamnāmikāya nadiyā tīre.

Tena kho panāti yena samayena Bhagavā tam brāhmaṇam vinetukāmo gantvā tassā nadiyā tīre sasīsam pārupitvā rukkhamūle nisajjāsamkhātena iriyāpathavihārena viharati. Sundarikabhāradvājoti so brāhmaṇo tassā nadiyā tīre vasati, aggimca juhati, bhāradvājoti cassa gottam, tasmā evam vuccati. Aggim juhatīti āhutipakkhipanena jāleti. Aggihuttam paricaratīti agyāyatanam sammajjanūpalepanabalikammādinā payirupāsati. Ko nu kho imam habyasesam bhuñjeyyāti so kira brāhmaṇo aggimhi juhitvā avasesam pāyāsam disvā cintesi "aggimhi tāva pakkhittapāyāso mahābrahmunā bhutto, ayam pana avaseso atthi. Tam yadi brahmuno mukhato jātassa brāhmaṇasseva dadeyyam, evam me pitarā saha puttopi santappito bhaveyya, suvisodhito ca brahmalokagāmimaggo assa, handāham brāhmaṇam gavesāmī'ti. Tato brāhmaṇadassanattham uṭṭhāyāsanā catuddisā anuvilokesi "ko nu kho imam habyasesam bhuñjeyyā'ti.

Aññatarasmiṁ rukkhamūleti tasmiṁ vanasaṇḍe seṭṭharukkhamūle. Sasīsaṁ pārutanti saha sīsena pārutakāyaṁ. Kasmā pana Bhagavā evamakāsi, kiṁ nārāyanasaṅkhātabalopi hutvā nāsakkhi himapātaṁ sītavātañca paṭibāhitunti? Atthetaṁ¹ kāraṇaṁ. Na hi Buddhā sabbaso kāyapaṭijagganaṁ karonti eva², apica Bhagavā "āgate brāhmaṇe sīsaṁ vivarissāmi, maṁ disvā brāhmaṇo kathaṁ pavattessati, athassa kathānusārena dhammaṁ desessāmī"ti kathāpavattanatthaṁ evamakāsi. Disvāna vāmena -pa- tenupasaṅkamīti so kira Bhagavantaṁ disvā brāhmaṇo "ayaṁ sasīsaṁ pārupitvā sabbarattiṁ padhānamanuyutto, imassa dakkhiṇodakaṁ datvā imaṁ habyasesaṁ dassāmī"ti brāhmaṇasaññī hutvā eva upasaṅkami. Muṇḍo ayaṁ bhavaṁ, muṇḍako ayaṁ bhavanti sīse vivaritamatteva kesantaṁ disvā "muṇḍo"ti āha, tato suṭṭhutaraṁ olokento parittampi sikhaṁ

adisvā hīļento "muṇḍako"ti āha. Evarūpā hi nesam brāhmaṇānam diṭṭhi. **Tatovā**ti yattha ṭhito addasa, tamhā padesā. **Muṇḍāpī**ti kenaci kāraṇena munditasīsāpi honti.

458. Na brāhmaņo nomhīti ettha nakāro paṭisedhe, nokāro avadhāraņe "na no saman"ti-ādīsu¹ viya. Tena nevamhi brāhmaņoti dasseti. Na rājaputtoti khattiyo namhi. Na vessāyanoti vessopi namhi. Uda koci nomhīti aññopi suddo vā caṇḍālo vā koci na homīti evam ekamseneva jātivādasamudācāram paṭikkhipati. Kasmā? Mahāsamuddam pattā viya hi nadiyo pabbajjūpagatā kulaputtā jahanti purimāni nāmagottāni. Pahārādasuttañcettha² sādhakam. Evam jātivādam paṭikkhipitvā yathābhūtamattānam āvikaronto āha "gottam pariññāya puthujjanānam, akiñcano manta carāmi loke"ti. Katham gottam pariññāsīti ce? Bhagavā hi tīhi pariññāhi pañcakkhandhe pariññāsi, tesu ca pariññātesu gottam pariññātameva hoti. Rāgādikiñcanānam pana abhāvena so akiñcano mantā jānitvā ñāṇānuparivattīhi kāyakammādīhi carati. Tenāha "gottam -paloke"ti. Mantā vuccati paññā, tāya cesa carati. Tenevāha "manta carāmi loke"ti chandavasena rassam katvā.

459-60. Evam attānam āvikatvā idāni "evam oļārikam lingampi disvā pucchitabbāpucchitabbam na jānāsī"ti brāhmaņassa upārambham āropento āha "saṅghāṭivāsī -pa- gottapañhan"ti. Ettha ca chinnasaṅghaṭitaṭṭhena tīṇipi cīvarāni "saṅghāṭī"ti adhippetāni, tāni nivāseti paridahatīti saṅghāṭivāsī. Agahoti ageho, nittaṇhoti adhippāyo. Nivāsāgāram pana Bhagavato Jetavane mahāgandhakuṭikarerimaṇḍalamāḷakosambakuṭicandanamālādianekappakāram, tam sandhāya na yujjati. Nivuttakesoti apanītakeso, ohāritakesamassūti vuttam hoti. Abhinibbutattoti atīva vūpasantapariḷāhacitto, guttacitto vā. Alippamāno idha māṇavehīti upakaraṇasinehassa pahīnattā manussehi alitto asaṃsaṭṭho ekantavivitto. Akallam mam brāhmanāti

yvāham evam sanghāṭivāsī -pa- alippamāno idha māṇavehi, tam mam tvam brāhmaṇa pākatikāni nāmagottāni atītam pabbajitam samānam appatirūpam gottapañham pucchasīti.

Evam vutte upārambham mocento brāhmaņo āha—pucchanti ve bho brāhmaņā brāhmaņebhi saha "brāhmaņo no bhavan"ti. Tattha brāhmaņo noti brāhmaņo nūti attho. Idam vuttam hoti—nāham bho akallam pucchāmi. Amhākam hi brāhmaņasamaye brāhmaņā brāhmaņehi saha samāgantvā "brāhmaņo nu bhavam, bhāradvājo nu bhavan"ti evam jātimpi gottampi pucchanti evāti.

461-2. Evam vutte Bhagavā brāhmanassa cittamudubhāvakaranattham mantesu attano pakataññutam pakāsento āha "brāhmano hi ce tvam brūsi -pa- catuvīsatakkharan"ti. Tassattho—sace tvam "brāhmano ahan"ti brūsi, mañca abrāhmaṇam brūsi, tasmā bhavantam sāvittim pucchāmi tipadam catuvīsatakkharam, tam me brūhīti. Ettha ca Bhagavā paramatthavedānam tinnam pitakānam ādibhūtam paramatthabrāhmanehi sabbabuddhehi pakāsitam atthasampannam byanjanasampannanca "Buddham saranam gacchāmi, dhammam saranam gacchāmi, samgham saranam gacchāmī"ti imam ariyasāvittim sandhāya pucchati. Yadipi hi brāhmano aññam vadeyya, addhā nam Bhagavā "nāyam brāhmaņa ariyassa vinaye sāvittīti vuccatī"ti tassa asārakattam dassetvā idheva patitthāpeyya. Brāhmano pana "Sāvittim pucchāmi tipadam catuvīsatakkharan"ti idam attano samayasiddham sāvittilakkhanabyañjanakam brahmassarena nicchāritavacanam sutvāva "addhāyam samano brāhmanasamaye nittham gato, aham pana aññānena 'abrāhmano ayan'ti paribhavim, sādhurūpo mantapāragū brāhmanova eso''ti nittham gantvā "handa nam yaññavidhim dakkhineyyavidhiñca pucchāmī"ti tamattham pucchanto "kimnissitā -pa- loke"ti imam visamagāthāpadattayamāha. Tassattho—kimnissitā kimadhippāyā kim patthentā isayo ca khattiyā ca brāhmanā ca aññe ca manujā devatānam atthāya yaññam akappayimsu. Yaññamakappayimsūti makāro padasandhikaro. Akappayimsūti samvidahimsu akamsu. Puthūti bahū annapānadānādinā bhedena anekappakāre, puthū vā isayo manujā khattiyā brāhmanā ca

kimnissitā yaññamakappayimsu, katham nesam tam kammam samijjhatīti iminādhippāyena pucchati.

- 463. Athassa Bhagavā tamattham byākaronto "yadantagū vedagū yaññakāle. Yassāhutim labhe tassijjheti brūmī"ti idam sesapadadvayamāha. Tattha yadantagūti yo antagū, okārassa akāro, dakāro ca padasandhikaro "asādhāraṇamaññesan"ti-ādīsu¹ makāro viya. Ayam pana attho—yo vaṭṭadukkhassa tīhi pariññāhi antagatattā antagū, catūhi ca maggañāṇavedehi kilese vijjhitvā² gatattā vedagū, so yassa isimanujakhattiyabrāhmaṇānam aññatarassa yaññakāle yasmim kismiñci āhāre paccupaṭṭhite antamaso vanapaṇṇamūlaphalādimhipi āhutim labhe, tato kiñci deyyadhammam labheyya, tassa tam yaññakammam ijjhe samijjheyya, mahapphalam bhaveyyāti brūmīti.
- 464. Atha brāhmaņo tam Bhagavato paramatthayogagambhīram atimadhuragiranibbikārasarasampannam desanam sutvā sarīrasampattisūcitancassa sabbaguṇasampattim sambhāvayamāno pītisomanassajāto "addhā hi tassā"ti gāthamāha. Tattha iti brāhmaņoti saṅgītikārānam vacanam, sesam brāhmaṇassa. Tassattho—addhā hi tassa mayham hutamijjhe, ayam ajja deyyadhammo ijjhissati samijjhissati mahapphalo bhavissati, yam tādisam vedagumaddasāma, yasmā tādisam bhavantarūpam vedagum addasāma. Tvanneva hi so vedagū, na anno. Ito pubbe pana tumhādisānam vedagūnam antagūnanca adassanena amhādisānam yanne paṭiyattam anno bhunjati pūraļāsam carukanca pūvancāti.
- 465. Tato Bhagavā attani pasannam vacanapaṭiggahaṇasajjam brāhmaṇam viditvā yathāssa suṭṭhu pākaṭā honti, evam nānappakārehi dakkhiṇeyye pakāsetukāmo "tasmā tiha tvan"ti gāthamāha. Tassattho—yasmā mayi pasannosi, tasmā pana iha tvam brāhmaṇa upasaṅkamma pucchāti attānam dassento āha. Idāni ito pubbam atthena-atthikapadam parapadena sambandhitabbam—atthena atthiko tassa atthatthikabhāvassa anurūpam kilesaggivūpasamena santam, kodhadhūmavigamena vidhūmam,

dukkhābhāvena anīgham, anekavidha-āsābhāvena nirāsam appevidha ekamsena idha thitova, idha vā sāsane abhivinde lacchasi adhigacchissasi sumedham varapaññam khīṇāsavadakkhiṇeyyanti. Atha vā yasmā mayi pasannosi, tasmātiha tvam brāhmaṇa atthena atthiko samāno upasaṅkamma puccha santam vidhūmam anīgham nirāsanti attānam dassento āha. Evam pucchanto appevidha abhivinde sumedham khīṇāsavadakkhiṇeyyanti evampettha yojanā veditabbā.

466. Atha brāhmaņo yathānusiṭṭhaṁ paṭipajjamāno Bhagavantaṁ āha "yaññe ratohaṁ -pa- Brūhi me'tan"ti. Tattha yañño yāgo dānanti atthato ekaṁ, tasmā dānarato ahaṁ, tāya eva dānārāmatāya dānaṁ dātukāmo, na pana jānāmi, evaṁ ajānantaṁ anusāsatu maṁ bhavaṁ. Anusāsanto ca uttāneneva nayena yattha hutaṁ ijjhate brūhi metanti evamettha atthayojanā veditabbā. "Yathāhutan"tipi pāṭho.

467. Athassa Bhagavā vattukāmo āha "tena hi -pa- desessāmī"ti. Ohitasotassa cassa anusāsanattham tāva "mā jātim pucchī"ti gāthamāha. Tattha mā jātim pucchīti yadi hutasamiddhim dānamahapphalatam paccāsīsati, jātim mā puccha. Akāraṇam hi dakkhiņeyyavicāraṇāya jāti. Caraṇañca pucchāti apica kho sīlādiguṇabhedam caraṇam puccha. Etañhi dakkhineyyavicāranāya kāranam.

Idānissa tamattham vibhāvento nidassanamāha "kaṭṭhā have jāyati jātavedo"ti-ādi. Tatrāyamadhippāyo—idha kaṭṭhā aggi jāyati, na ca so sālādikaṭṭhā jāto eva aggikiccam karoti, sāpānadoṇi-ādikaṭṭhā jāto na karoti, apica kho attano acci-ādiguṇasampannattā eva karoti. Evam na brāhmaṇakulādīsu jāto eva dakkhiṇeyyo hoti, caṇḍālakulādīsu jāto na hoti, apica kho nīcākulīnopi uccākulīnopi khīṇāsavamuni dhitimā hirīnisedho ājāniyo hoti, imāya dhitihiripamukhāya guṇasampattiyā jātimā uttamadakkhiṇeyyo hoti. So hi dhitiyā guṇe dhārayati, hiriyā dose nisedheti. Vuttañcetam "hiriyā hi santo na karonti pāpan"ti. Tena te brūmi—

"Mā jātim pucchī caraṇañca puccha, Kaṭṭhā have jāyati jātavedo. Nīcākulīnopi munī dhitīmā, Ājāniyo hoti hirīnisedho"ti.

Esa sankhepo, vittharo pana Assalayanasuttanusarena<sup>1</sup> veditabbo.

468. Evametam Bhagavā cātuvaṇṇisuddhiyā<sup>2</sup> anusāsitvā idāni yattha hutam ijjhate, yathā ca hutam ijjhate, tamattham dassetum "saccena danto"ti-ādigāthamāha. Tattha saccenāti paramatthasaccena. Tam hi patto danto hoti. Tenāha "saccena danto"ti. Damasā upetoti indriyadamena samannāgato. Vedantagūti vedehi vā kilesānam antam gato, vedānam vā antam catutthamaggañāṇam gato. Vūsitabrahmacariyoti puna vasitabbābhāvato vutthamaggabrahmacariyo. Kālena tamhi habyam paveccheti attano deyyadhammaṭṭhitakālam tassa sammukhībhāvakālanca upalakkhetvā tena kālena tādise dakkhiṇeyye deyyadhammam paveccheyya paveseyya paṭipādeyya.

- 469-71. **Kāme**ti vatthukāme ca kilesakāme ca. **Susamāhitindriyā**ti suṭṭhu samāhita-indriyā, avikkhitta-indriyāti vuttam hoti. **Candova rāhuggahaṇā pamuttā**ti yathā cando rāhuggahaṇā, evam kilesaggahaṇā pamuttā ye atīva bhāsanti ceva tapanti ca. **Satā**ti satisampannā. **Mamāyitānī**ti taṇhādiṭṭhimamāyitāni.
- 472. Yo kāme hitvāti ito pabhuti attānam sandhāya vadati. Tattha kāme hitvāti kilesakāme pahāya. Abhibhuyyacārīti tesam pahīnattā vatthukāme abhibhuyyacārī. Jātimaraṇassa antam nāma nibbānam vuccati, tañca yo vedi attano paññābalena aññāsi. Udakarahadovāti ye ime Anotattadaho Kaṇṇamuṇḍadaho Rathakāradaho Chaddantadaho Kuṇāladaho Mandākinidaho Sīhappapātadahoti Himavati satta mahārahadā aggisūriyasantāpehi

asamphuṭṭhattā niccaṁ sītalā, tesaṁ aññataro udakarahadova sīto parinibbutakilesaparilāhattā.

473. **Samo**ti tulyo. **Samehī**ti Vipassi-ādīhi Buddhehi. Te hi pativedhasamattā "samā"ti vuccanti. Natthi tesam pativedhenādhigantabbesu gunesu, pahātabbesu vā dosesu vemattatā, addhānaāyukulappamānābhinikkhamanapadhānabodhirasmīhi pana nesam vemattatā hoti. Tathā hi te hetthimaparicchedena catūhi asankhyevyehi kappasatasahassena ca pāramiyo pūrenti, uparimaparicchedena solasahi asankhyeyyehi kappasatasahassena ca. Ayam nesam addhānavemattatā. Hetthimaparicchedena ca vassasatāyukakāle uppajjanti, uparimaparicchedena vassasatasahassāyukakāle. Ayam nesam āyuvemattatā. Khattiyakule vā brāhmanakule vā uppajjanti. Ayam kulavemattatā. Uccā vā honti atthāsītihatthappamānā, nīcā vā pannarasa-atthārasahatthappamānā. Ayam **pamānavemattatā**. Hatthi-assarathasivikādīhi nikkhamanti vehāsena vā. Tathā hi<sup>1</sup> Vipassikakusandhā assarathena nikkhamimsu, sikhīkonāgamanā hatthikkhandhena, vessabhū sivikāya, Kassapo vehāsena, sakyamuni assapitthiyā. Ayam nekkhammavemattatā. Sattāham vā padhānamanuyuñjanti, addhamāsam māsam dvemāsam temāsam catumāsam pañcamāsam chamāsam ekavassam dviticatupañcachavassāni vā. Ayam padhānavemattatā. Assatto vā Bodhirukkho hoti nigrodhādīnam vā aññataro. Ayam **bodhivemattatā.** Byāmāsīti-anantapabhāyuttā honti. Tattha byāmappabhā vā asītippabhā vā sabbesam samānā, anantappabhā pana dūrampi gacchati āsannampi, ekagāvutam dvigāvutam vojanam anekayojanam cakkavālapariyantampi, Mangalassa Buddhassa sarīrappabhā dasasahassacakkavālam agamāsi. Evam santepi manasā cintāyattāva sabbabuddhānam, yo yattakamicchati, tassa tattakam gacchati. Ayam rasmivemattatā. Imā aṭṭha vemattatā ṭhapetvā avasesesu paţivedhenādhigantabbesu guņesu, pahātabbesu vā dosesu natthi nesam viseso, tasmā "samā"ti vuccanti. Evametehi samo samehi.

Visamehi dūreti na samā visamā, Paccekabuddhādayo avasesasabbasattā. Tehi visamehi asadisatāya dūre. Sakalajambudīpam pūretvā pallankena pallankam sanghaṭṭetvā nisinnā Paccekabuddhāpi hi guṇehi ekassa Sammāsambuddhassa kalam nāgghanti soļasim, ko pana vādo sāvakādīsu. Tenāha "visamehi dūre"ti. Tathāgato hotīti ubhayapadehi dūreti yojetabbam. Anantapaññoti aparimitapañño. Lokiyamanussānam hi paññam upanidhāya aṭṭhamakassa paññā adhikā, tassa paññam upanidhāya sotāpannassa. Evam yāva arahato paññam upanidhāya Paccekabuddhassa paññā adhikā, Paccekabuddhassa paññam pana upanidhāya Tathāgatassa paññā adhikāti na vattabbā, anantā icceva pana vattabbā. Tenāha "anantapañño"ti. Anūpalittoti taṇhādiṭṭhilepehi alitto. Idha vā huram vāti idhaloke vā paraloke vā. Yojanā panettha—samo samehi visamehi dūre Tathāgato hoti. Kasmā? Yasmā anantapañño anupalitto idha vā huram vā, tena Tathāgato arahati pūraļāsanti.

- 474. **Yamhi na māyā**ti ayam pana gāthā aññā ca īdisā māyādidosayuttesu brāhmaņesu dakkhiņeyyasaññāpahānattham vuttāti veditabbā. Tattha **amamo**ti sattasaṅkhāresu "idam mamā"ti pahīnamamāyitabhāvo.
- 475. Nivesananti taṇhādiṭṭhinivesanaṁ. Tena hi mano tīsu bhavesu nivisati, tena taṁ "nivesanaṁ manaso"ti vuccati. Tattheva vā nivisati taṁ hitvā gantuṁ asamatthatāya. Tenapi "nivesanan"ti vuccati. Pariggahāti taṇhādiṭṭhiyo eva, tāhi pariggahitadhammā vā. Kecīti appamattakāpi. Anupādiyānoti tesaṁ nivesanapariggahānaṁ abhāvā kañci dhammaṁ anupādiyamāno.
- 476. **Samāhito** maggasamādhinā. **Udatārī**ti uttiņņo. **Dhammaṁ caññāsī**ti sabbañca ñeyyadhammaṁ aññāsi. **Paramāya diṭṭhiyā**ti sabbañnutañnāņena.

- 477. **Bhavāsavā**ti bhavataṇhājhānanikantisassatadiṭṭhisahagatā rāgā. **Vacī**ti vācā. **Kharā**ti kakkhaļā pharusā. **Vidhūpitā**ti daḍḍhā. **Atthagatā**ti atthaṅgatā. **Na santī**ti vidhūpitattā atthaṅgatattā ca. Ubhayehi pana ubhayaṁ yojetabbaṁ. **Sabbadhī**ti sabbesu khandhāyatanādīsu.
- 478. **Mānasattesū**ti mānena laggesu. **Dukkhaṁ pariññāyā**ti vaṭṭadukkhaṁ tīhi pariññāhi parijānitvā. **Sakhettavatthun**ti sahetupaccayaṁ, saddhiṁ kammakilesehīti vuttaṁ hoti.
- 479. Āsam anissāyāti taņham anallīyitvā. Vivekadassīti nibbānadassī. Paravediyanti parehi ñāpetabbam. Diṭṭhimupātivattoti dvāsaṭṭhibhedampi micchādiṭṭhim atikkanto. Ārammaṇāti paccayā, punabbhavakāraṇānīti vuttam hoti.
- 480. **Paroparā**ti varāvarā<sup>1</sup> sundarāsundarā. Parā vā bāhirā, aparā<sup>2</sup> ajjhattikā. **Sameccā**ti ñāṇena paṭivijjhitvā. **Dhammā**ti khandhāyatanādayo dhammā. **Upādānakhaye vimutto**ti nibbāne nibbānārammaṇato vimutto, nibbānārammanavimuttilābhīti attho.
- 481. Samyojanamjātikhayantadassīti samyojanakkhayantadassī jātikkhayantadassī ca. Samyojanakkhayantena cettha sa-upādisesā nibbānadhātu, jātikkhayantena anupādisesā vuttā. Khayantoti hi accantakhayassa samucchedappahānassetam adhivacanam. Anunāsikalopo cettha "vivekajam pītisukhan"ti-ādīsu viya na kato. Yopānudīti yo apanudi. Rāgapathanti rāgārammaṇam, rāgameva vā. Rāgopi hi duggatīnam pathattā "rāgapatho"ti vuccati kammapatho viya. Suddho nidoso vimalo akācoti parisuddhakāyasamācārāditāya suddho. Yehi "rāgadosā ayam pajā, dosadosā, mohadosā"ti vuccati, tesam abhāvā nidoso. Aṭṭhapurisamalavigamā vimalo, upakkilesābhāvato akāco. Upakkiliṭṭho hi upakkilesena "sakāco"ti vuccati. Suddho vā yasmā niddoso, niddosatāya vimalo, bāhiramalābhāvena vimalattā akāco. Samalo

hi "sakāco"ti vuccati. Vimalattā vā āgum na karoti, tena akāco. Āgukiriyā hi upaghātakaraṇato "kāco"ti vuccati.

- 482. Attano attānaṁ nānupassatīti ñāṇasampayuttena cittena vipassanto attano¹ khandhesu aññaṁ attānaṁ nāma na passati, khandhamattameva passati. Yā cāyaṁ "attanāva attānaṁ sañjānāmī"ti tassa saccato thetato diṭṭhi uppajjati, tassā abhāvā attano attānaṁ nānupassati, aññadatthu paññāya khandhe passati. Maggasamādhinā samāhito, kāyavaṅkādīnaṁ abhāvā ujjugato, lokadhammehi akampanīyato ṭhitatto, taṇhāsaṅkhātāya ejāya pañcannaṁ cetokhilānañca aṭṭhaṭṭhānāya kaṅkhāya ca abhāvā anejo akhilo akaṅkho.
- 483. Mohantarāti mohakāraņā mohapaccayā, sabbakilesānametam adhivacanam. Sabbesu dhammesu ca ñāṇadassīti sacchikatasabbaññutaññāṇo. Tañhi sabbesu dhammesu ñāṇam, tañca Bhagavā passi, "adhigatam me"ti sacchikatvā vihāsi. Tena vuccati "sabbesu dhammesu ca ñāṇadassī"ti. Sambodhinti arahattam. Anuttaranti Paccekabuddhasāvakehi asādhāraṇam. Sivanti khemam nirupaddavam, sassirikam vā. Yakkhassāti purisassa. Suddhībhi vodānatā. Ettha hi mohantarābhāvena sabbadosābhāvo, tena samsārakāraṇasamucchedo antimasarīradhāritā, ñāṇadassitāya sabbaguṇasambhavo, tena anuttarā sambodhipatti, ito parañca pahātabbamadhigantabbam vā natthi. Tenāha "ettāvatā yakkhassa suddhī"ti.
- 484. Evam vutte brāhmaņo bhiyyoso mattāya Bhagavati pasanno pasannākāram karonto āha "hutanca mayhan"ti. Tassattho—yamaham ito pubbe brahmānam ārabbha aggimhi ajuham², tam me hutam saccam vā hoti, alikam vāti na jānāmi. Ajja pana idam hutanca mayham hutamatthu saccam, saccahutameva atthūti yācanto bhaṇati. Yam tādisam vedagunam alattham, yasmā idheva ṭhito bhavantarūpam vedagum alattham. Brahmā hi sakkhi, paccakkhameva hi tvam brahmā, yato paṭiggaṇhātu me Bhagavā,

paṭiggahetvā ca **bhuñjatu me Bhagavā pūraļāsan**ti taṁ habyasesaṁ upanāmento āha.

487. Atha Bhagavā Kasibhāradvājasutte vuttanayena gāthādvayamabhāsi. Tato brāhmaņo "ayam attanā na icchati, kampi¹ caññam sandhāya 'kevalinam mahesim khīṇāsavam kukkuccavūpasantam annena pānena upaṭṭhahassū'ti bhaṇatī"ti evam gāthāya attham asallakkhetvā tam ñātukāmo āha "sādhāham Bhagavā"ti. Tattha sādhūti āyācanatthe nipāto. Tathāti yena tvamāha, tena pakārena. Vijaññanti jāneyyam. Yanti yam dakkhiṇeyyam yaññakāle pariyesamāno upaṭṭhaheyyanti pāṭhaseso. Pappuyyāti patvā. Tava sāsananti tava ovādam. Idam vuttam hoti? Sādhāham Bhagavā tava ovādam āgamma tathā vijaññam, ārocehi me tam kevalinanti adhippāyo. Yo dakkhiṇam bhuñjeyya mādisassa, yam cāham yaññakāle pariyesamāno upaṭṭhaheyyam, tathārūpam me dakkhiṇeyyam dassehi, sace tvam na bhuñjasīti.

488-90. Athassa Bhagavā pākaṭena nayena tathārūpaṁ dakkhiṇeyyaṁ dassento "sārambhā yassā"ti gāthāttayamāha. Tattha sīmantānaṁ vinetāranti sīmāti mariyādā sādhujanavutti, tassā antā pariyosānā aparabhāgāti katvā sīmantā vuccanti kilesā, tesaṁ vinetāranti attho. Sīmantāti Buddhaveneyyā sekkhā ca puthujjanā ca, tesaṁ vinetārantipi eke. Jātimaraṇakovidanti "evaṁ jāti evaṁ maraṇan"ti ettha kusalaṁ. Moneyyasampannanti paññāsampannaṁ, kāyamoneyyādisampannaṁ vā. Bhakuṭiṁ² vinayitvānāti yaṁ ekacce dubbuddhino yācakaṁ disvā bhakuṭiṁ² karonti, taṁ vinayitvā, pasannamukhā hutvāti attho. Pañjalikāti paggahita-añjalino hutvā.

491. Atha brāhmaņo Bhagavantaṁ thomayamāno "**Buddho bhavan**"ti gāthamāha. Tattha **āyāgo**ti āyajitabbo, tato tato āgamma vā yajitabbametthātipi āyāgo, deyyadhammānaṁ adhitthānabhūtoti vuttaṁ

hoti. Sesamettha ito purimagāthāsu ca yam na vaṇṇitam, tam sakkā avaṇṇitampi jānitunti uttānatthattāyeva na vaṇṇitam. Ito param pana Kasibhāradvājasutte vuttanayamevāti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Pūraļāsasuttavaņņanā niţthitā.

## 5. Māghasuttavannanā

Evam me sutanti Māghasuttam. Kā uppatti? Ayameva, yāssa nidāne vuttā. Ayam hi Māgho māṇavo dāyako ahosi dānapati. Tassetadahosi "sampattakapaṇaddhikādīnam dānam dinnam mahapphalam hoti, udāhu noti samaṇam Gotamam etamattham pucchissāmi, samaṇo kira Gotamo atītānāgatapaccuppannam jānātī"ti. So Bhagavantam upasankamitvā pucchi, Bhagavā cassa pucchānurūpam byākāsi. Tayidam sangītikārānam brāhmaṇassa Bhagavatoti tiṇṇampi vacanam samodhānetvā "Māghasuttan"ti vuccati.

Tattha **Rājagahe**ti evaṁnāmake nagare. Tañhi Mandhātumahāgovindādīhi pariggahitattā "Rājagahan"ti vuccati. Aññepettha pakāre vaṇṇayanti, kiṁ tehi, nāmametaṁ tassa nagarassa. Taṁ panetaṁ Buddhakāle ca cakkavattikāle ca nagaraṁ hoti, sesakāle suññaṁ hoti yakkhapariggahitaṁ, tesaṁ vasantavanaṁ¹ hutvā tiṭṭhati. Evaṁ gocaragāmaṁ dassetvā nivāsaṭṭhānamāha "Gijjhakūṭe pabbate"ti. So ca gijjhā tassa kūṭesu vasiṁsu, gijjhasadisāni vāssa kūṭāni, tasmā "Gijjhakūṭo"ti vuccatīti veditabbo.

Atha kho -pa- avocāti ettha Māghoti tassa brāhmaņassa nāmam, māṇavoti antevāsivāsam anatītabhāvena vuccati, jātiyā pana mahallako. "Pubbāciṇṇavasenā"ti eke Pingiyo māṇavo viya. So hi vīsavassasatikopi pubbāciṇṇavasena "pingiyo māṇavo"tveva sankham agamāsi. Sesam vuttanayameva.

<sup>1.</sup> Vasanavanam (Syā, Ka) Vi.-Ţtha 1. 247 piṭṭhe pana passitabbam.

Aham hi bho Gotama -pa- pasavāmīti ettha dāyako dānapatīti dāyako ceva dānapati ca. Yo hi aññassa santakam tenānatto deti, sopi dāyako hoti, tasmim pana dāne issariyābhāvato na dānapati. Ayam pana attano santakamyeva deti. Tenāha "aham hi bho Gotama dāyako dānapatī"ti. Ayameva hi ettha attho, aññatra pana antarantarā maccherena abhibhuyyamāno dāyako anabhibhūto dānapatīti-ādināpi nayena vattum vattati. Vadaññūti yācakānam vacanam jānāmi vuttamatteyeva "ayamidamarahati, ayamidan"ti purisavisesavadharanena bahūpakārabhāvagahanena vā. **Yācayogo**ti yācitum yutto. Yo hi yācake disvāva bhakutim katvā pharusavacanādīni bhanati, so na yācayogo hoti. Aham pana na tādisoti dīpeti. **Dhammenā**ti adinnādānanikativañcanādīni vajjetvā bhikkhācariyāya, yācanāyāti attho. Yācanā hi brāhmaṇānam bhogapariyesane dhammo, yācamānānañca nesam parehi anuggahakāmehi dinnā bhogā dhammaladdhā nāma dhammādhigatā ca honti, so ca tathā pariyesitvā labhi. Tenāha "dhammena bhoge pariyesāmi -padhammādhigatehī"ti. Bhiyyopi dadāmīti tato uttaripi dadāmi, pamānam natthi, ettha laddhabhogappamānena<sup>1</sup> dadāmīti dasseti.

Tagghāti ekamsavacane nipāto. Ekamseneva hi sabbabuddhapaccekabuddhasāvakehi pasattham dānam antamaso tiracchānagatānampi dīyamānam. Vuttancetam "sabbattha vaṇṇitam dānam, na dānam garahitam kvacī"ti. Tasmā Bhagavāpi ekamseneva tam pasamsanto āha "taggha tvam māṇava -pa- pasavasī"ti. Sesam uttānatthameva. Evam Bhagavatā "bahum so puñnam pasavatī"ti vuttepi dakkhiṇeyyato dakkhiṇāvisuddhim sotukāmo brāhmaņo uttari Bhagavantam pucchi. Tenāhu saṅgītikārā "atha kho Māgho māṇavo Bhagavantam gāthāya ajjhabhāsī"ti. Tam atthato vuttanayameva.

492. **Pucchāmahan**ti-ādigāthāsu pana **vadaññun**ti vacanavidum, sabbākārena sattānam vuttavacanādhippāyaññunti vuttam hoti. **Sujjhe**ti dakkhiņeyyavasena suddham mahapphalam bhaveyya. Yojanā panettha—yo yācayogo

<sup>1.</sup> Natthi, laddhabhogappamānena (Sī), natthi, laddhaladdhabhogappamānena (Syā)

dānapati gahaṭṭho puññatthiko hutvā paresaṁ annapānaṁ dadaṁ yajati, na aggimhi āhutimattaṁ pakkhipanto, tañca kho puññapekkhova, na paccupakārakalyāṇakittisaddādi-apekkho, tassa evarūpassa yajamānassa hutaṁ kathaṁ sujjheyyāti.

- 493. Ārādhaye dakkhiņeyyebhi tādīti tādiso yācayogo dakkhiņeyyehi ārādhaye sampādaye sodhaye, mahapphalam tam hutam kareyya, na aññathāti attho. Imināssa "katham hutam yajamānassa sujjhe"iccetam byākatam hoti.
- 494. **Akkhāhi me Bhagavā dakkhiņeyye**ti ettha yo yācayogo dadam paresam yajati, tassa me Bhagavā dakkhiņeyye akkhāhīti evam yojanā veditabbā.
- 495. Athassa Bhagavā nānappakārehi nayehi dakkhiņeyye pakāsento "ye ve asattā"ti-ādikā gāthāyo abhāsi. Tattha asattāti rāgādisaṅgavasena alaggā. Kevalinoti pariniṭṭhitakiccā. Yatattāti guttacittā.
- 496-7. **Dantā** anuttarena damathena, **vimuttā** paññācetovimuttīhi, **anīghā** āyatim vaṭṭadukkhābhāvena, **nirāsā** sampati kilesābhāvena. Imissā pana gāthāya dutiyagāthā bhāvanānubhāvappakāsananayena vuttāti veditabbā. "Bhāvanānuyogamanuyuttassa bhikkhave bhikkhuno viharato kiñcāpi na evam icchā uppajjeyya 'aho vata me anupādāya āsavehi cittam vimucceyyā'ti, atha khvāssa anupādāya āsavehi cittam vimuccatī''ti¹ idam cettha suttam sādhakam.
- 498-502. Rāgañca -pa-. Yesu na māyā -pa- na taṇhāsu upātipannāti kāmataṇhādīsu nādhimuttā<sup>2</sup>. Vitareyyāti vitaritvā. Taṇhābhi rūpataṇhādichabbidhā. Bhavābhavāyāti sassatāya vā ucchedāya vā. Atha vā bhavassa abhavāya bhavābhavāya, punabbhavābhinibbattiyāti vuttaṁ hoti. Idha vā huraṁ vāti idaṁ pana "kuhiñci loke"ti imassa vitthāravacanaṁ.

- 504. Ye vītarāgā -pa-. Samitāvinoti samitavanto, kilesavūpasamakārinoti attho. Samitāvitattā ca vītarāgā akopā. Idha vippahāyāti idhaloke vattamāne khandhe vihāya, tato param yesam gamanam natthīti vuttam hoti. Ito param "ye kāme hitvā agahā caranti, susaññatattā tasaramva ujjun"ti imampi gātham keci pathanti.
- 506-8. **Jahitvā**ti hitvā. "Jahitvānā"tipi<sup>1</sup> pāṭho, ayamevattho. **Attadīpā**ti attano guņe eva attano dīpaṁ katvā vicarantā khīṇāsavā vuccanti. **Ye hetthā**ti hakāro nipāto padapūraṇamatte. Ayaṁ panattho—ye ettha khandhāyatanādisantāne yathā idaṁ khandhāyatanādi, tathā jānanti, yaṁsabhāvaṁ taṁsabhāvaṁyeva sañjānanti aniccādivasena jānantā. **Ayamantimā natthi punabbhavo**ti ayaṁ no antimā jāti, idāni natthi punabbhavoti evañca ye jānantīti.
- 509. **Yo vedagū**ti idāni attānam sandhāya Bhagavā imam gāthamāha. Tattha **satīmā**ti chasatatavihārasatiyā samannāgato. **Sambodhipatto**ti sabbaññutam patto. **Saraṇam bahūnan**ti bahūnam devamanussānam bhayavihimsanena saranabhūto.
- 510. Evam dakkhineyye sutvā attamano brāhmano āha "addhā amoghā"ti. Tattha tvamhettha jānāsi yathā tathā idanti tvam hi ettha loke idam sabbampi neyyam yathā tathā jānāsi yāthāvato jānāsi, yādisam tam tādisameva jānāsīti vuttam hoti. Tathā hi te vidito esa dhammoti tathā hi te esā dhammadhātu suppaṭividdhā, yassā suppaṭividdhattā yam yam icchasi, tam tam jānāsīti adhippāyo.
- 511. Evam so brāhmaņo Bhagavantam pasamsitvā dakkhiņeyyasampadāya yaññasampadam ñatvā dāyakasampadāyapi tam chaļangaparipūram yaññasampadam sotukāmo "yo yācayogo"ti uttaripañham pucchi. Tatrāyam yojanā—yo yācayogo dadam paresam yajati, tassa akkhāhi me Bhagavā yaññasampadanti.

512. Athassa Bhagavā dvīhi gāthāhi akkhāsi. Tatthāyam atthayojanā—yajassu māgha, yajamāno ca sabbattha vippasādehi cittam, tīsupi kālesu cittam pasādehi. Evam te yāyam—

"Pubbeva dānā sumano, dadam cittam pasādaye.

Datvā attamano hoti, esā yaññassa sampadā"ti1—

yaññasampadā vuttā, tāya sampanno yañño bhavissati. Tattha siyā "kathaṁ cittaṁ pasādetabban"ti? Dosappahānena. Kathaṁ dosappahānaṁ hoti? Yaññārammaṇatāya. Ayaṁ hi ārammaṇaṁ yajamānassa yañño ettha patiṭṭhāya jahāti dosaṁ, ayaṁ hi sattesu mettāpubbaṅgamena sammādiṭṭhipadīpavihatamohandhakārena cittena yajamānassa deyyadhammasaṅkhāto yañño ārammaṇaṁ hoti, so ettha yaññe ārammaṇavasena pavattiyā patiṭṭhāya deyyadhammapaccayaṁ lobhaṁ, paṭiggāhakapaccayaṁ kodhaṁ, tadubhayanidānaṁ mohanti evaṁ tividhampi jahāti dosaṁ. So evaṁ bhogesu vītarāgo sattesu ca pavineyya dosaṁ tappahāneneva pahīnapañcanīvaraṇo anukkamena upacārappanābhedaṁ aparimāṇasattapharaṇena ekasatte vā anavasesapharaṇena appamāṇaṁ mettaṁ cittaṁ bhāvento puna bhāvanāvepullatthaṁ rattindigaṁ satataṁ sabbā disā pharate appamaññanti.

514. Atha brāhmaņo taṁ mettaṁ "brahmalokamaggo ayan"ti ajānanto kevalaṁ attano visayātītaṁ mettābhāvanaṁ sutvā suṭṭhutaraṁ sañjātasabbaññusambhāvano Bhagavati attanā² brahmalokādhimuttattā brahmalokūpapattimeva ca suddhiṁ muttiñca maññamāno brahmalokamaggaṁ pucchanto "ko sujjhatī"ti gāthamāha. Tatra ca brahmalokagāmiṁ puññaṁ karontaṁ sandhāyāha "ko sujjhati muccatī"ti, akarontaṁ sandhāya "bajjhatī cā"ti. Kenattanāti³ kena kāraṇena. Sakkhi brahmajjadiṭṭhoti brahmā ajja sakkhi diṭṭho. Saccanti Bhagavato brahmasamattaṁ ārabbha accādarena sapathaṁ karoti. Kathaṁ upapajjatīti accādareneva punapi pucchati. Jutimāti Bhagavantaṁ ālapati.

Tattha yasmā yo bhikkhu mettāya tikacatukkajjhānam uppādetvā tameva pādakam katvā vipassanto arahattam pāpuṇāti, so sujjhati muccati ca, tathārūpo ca brahmalokam na gacchati. Yo pana mettāya tikacatukkajjhānam uppādetvā "santā esā samāpattī"ti-ādinā nayena tam assādeti, so bajjhati. Aparihīnajjhāno ca teneva jhānena brahmalokam gacchati, tasmā Bhagavā yo sujjhati muccati ca, tassa brahmalokagamanam ananujānanto anāmasitvāva tam puggalam yo bajjhabhi, tassa tena jhānena brahmalokagamanam dassento brāhmaṇassa sappāyena nayena "yo yajatī"ti imam gāthamāha.

515. Tattha tividhanti tikālappasādam sandhāyāha. Tena dāyakato angattayam dasseti. Ārādhaye dakkhiņeyyebhi tādīti tanca so tādiso tividhasampattisādhako puggalo tividham yannasampadam dakkhiņeyyehi khīnāsavehi sādheyya sampādeyya. Iminā paṭiggāhakato angattayam dasseti. Evam yajitvā sammā yācayogoti evam mettajjhānapadaṭṭhānabhāvena chaļangasamannāgatam yannam sammā yajitvā so yācayogo tena chaļangayannāpanissayena mettajjhānena upapajjati brahmalokanti brūmīti brāhmaṇam samussāhento desanam samāpesi. Sesam sabbagāthāsu uttānatthameva, ito paranca pubbe vuttanayamevāti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

Suttanipātatthakathāya

Māghasuttavaņņanā niţthitā.

## 6. Sabhiyasuttavannanā

Evam me sutanti Sabhiyasuttam. Kā uppatti? Ayameva, yāssa nidāne vuttā. Atthavaṇṇanākkamepi cassa pubbasadisam pubbe vuttanayeneva veditabbam. Yam pana apubbam, tam uttānatthāni padāni pariharantā vaṇṇayissāma. Veļuvane Kalandakanivāpeti Veļuvananti tassa uyyānassa nāmam. Tam kira veļūhi ca parikkhittam ahosi aṭṭhārasahatthena ca pākārena,

gopuradvāraṭṭālakayuttaṁ nīlobhāsaṁ manoramaṁ, tena "Veļuvanan"ti vuccati. Kalandakānañcettha nivāpaṁ adaṁsu, tena "kalandakanivāpo"ti vuccati. Kalandakā nāma kāļakā vuccanti. Pubbe kira aññataro rājā tattha uyyānakīļanatthaṁ āgato surāmadena matto divāseyyaṁ supi. Parijanopissa "sutto rājā"ti pupphaphalādīhi palobhiyamāno ito cito ca pakkāmi. Atha surāgandhena aññatarasmā susirarukkhā kaṇhasappo nikkhamitvā rañño abhimukho āgacchati. Taṁ disvā rukkhadevatā "rañño jīvitaṁ dassāmī"ti kāļakavesena āgantvā kaṇṇamūle saddamakāsi, rājā paṭibujjhi, kaṇhasappo nivatto. So taṁ disvā "imāya mama kāļakāya jīvitaṁ dinnan"ti kāļakānaṁ tattha nivāpaṁ paṭṭhapesi, abhayaghosanañca ghosāpesi. Tasmā taṁ tato pabhuti "kalandakanivāpo"ti saṅkhaṁ gataṁ.

Sabhiyassa paribbājakassāti Sabhiyoti tassa nāmam, paribbājakoti bāhira pabbajjam upādāya vuccati. Purāṇasālohitāya devatāyāti na mātā napitā, apica kho panassa mātā viya pitā viya ca hitajjhāsayattā so devaputto "purāṇasālohitā devatā"ti vutto. Parinibbute kira Kassape Bhagavati patiṭṭhite suvaṇṇacetiye tayo kulaputtā sammukhasāvakānam santike pabbajitvā cariyānurūpāni kammaṭṭhānāni gahetvā paccantajanapadam gantvā araññāyatane samaṇadhammam karonti, antarantarā ca cetiyavandanatthāya dhammassavanatthāya ca nagaram gacchanti. Aparena ca samayena tāvatakampi araññe vippavāsam arocayamānā tattheva appamattā viharimsu, evam viharantāpi na ca kiñci visesam adhigamimsu. Tato nesam ahosi "mayam piṇḍāya gacchantā jīvite sāpekkhā homa, jīvite sāpekkhena ca na sakkā lokuttaradhammo adhigantum, puthujjanakālakiriyāpi dukkhā, handa mayam nisseṇim bandhitvā pabbatam abhiruyha kāye ca jīvite ca anapekkhā samaṇadhammam karomā"ti. Te tathā akamsu.

Atha nesam mahāthero upanissayasampannattā tadaheva chaļabhiññāparivāram arahattam sacchākāsi. So iddhiyā Himavantam gantvā Anotatte mukham dhovitvā Uttarakurūsu piṇḍāya caritvā katabhattakicco puna aññampi padesam gantvā pattam pūretvā Anotatta-udakañca nāgalatādantaponañca

gahetvā tesam santikam āgantvā āha "passathāvuso mamānubhāvam, ayam Uttarakuruto piṇḍapāto, idam Himavantato udakadantapoṇam ābhatam, imam bhuñjitvā samaṇadhammam karotha, evāham tumhe sadā upaṭṭhahissāmī"ti. Te tam sutvā āhamsu "tumhe bhante katakiccā, tumhehi saha sallāpamattampi amhākam papañco, mā dāni tumhe puna amhākam santikam āgamitthā"ti. So kenaci pariyāyena te sampaṭicchāpetum asakkonto pakkāmi.

Tato tesam eko dvīhatīhaccayena pañcābhiñño anāgāmī ahosi, sopi tatheva akāsi, itarena ca patikkhitto tatheva agamāsi. So tam patikkhipitvā vāyamanto pabbatam āruhanadivasato sattame divase kiñci visesam anadhigantvāva kālakato devaloke nibbatti. Khīnāsavattheropi tam divasameva parinibbāyi, anāgāmī Suddhāvāsesu uppajji. Devaputto chasu kāmāvacaradevalokesu anulomapatilomena dibbasampattim anubhavitvā amhākam Bhagavato kāle devalokā cavitvā aññatarissā paribbājikāya kucchimhi patisandhim aggahesi. Sā kira aññatarassa khattiyassa dhītā, tam mātāpitaro "amhākam dhītā samayantaram jānātū"ti ekassa paribbājakassa niyyātesum. Tasseko antevāsiko paribbājako tāya saddhim vippatipajji. Sā tena gabbham ganhi. Tam gabbhinim disvā paribbājikā nikkaddhimsu. Sā aññattha gacchantī antarāmagge sabhāyam vijāyi, tenassa "sabhiyo"tveva nāmam akāsi. Sopi Sabhiyo vaddhitvā paribbājakapabbajjam pabbajitvā nānāsatthāni uggahetvā mahāvādī hutvā vādakkhittatāya sakalajambudīpe vicaranto attano sadisam vādim aditvā nagaradvāre assamam kārāpetvā khattiyakumārādayo sippam sikkhāpento tattha vasati.

Atha Bhagavā pavattitavaradhammacakko anupubbena Rājagaham āgantvā Veļuvane viharati Kalandakanivāpe. Sabhiyo pana Buddhuppādam na jānāti. Atha so Suddhāvāsabrahmā samāpattito vuṭṭhāya "imāham visesam kassānubhāvena patto"ti āvajjento Kassapassa Bhagavato sāsane samanadhammakiriyam te ca sahāye anussaritvā "tesu

eko parinibbuto, eko idāni katthā"ti āvajjento "devalokā cavitvā Jambudīpe uppanno Buddhuppādampi na jānātī"ti ñatvā "handa naṁ Buddhupasevanāya niyojemī"ti vīsati pañhe abhisaṅkharitvā rattibhāge tassa assamamāgamma ākāse ṭhatvā "sabhiya Sabhiyā"ti pakkosi, so niddāyamāno tikkhattuṁ taṁ saddaṁ sutvā nikkhamma obhāsaṁ disvā pañjaliko aṭṭhāsi. Tato taṁ brahmā āha "ahaṁ Sabhiya tavatthāya vīsati pañhe āhariṁ, te tvaṁ uggaṇha. Yo ca te samaṇo vā brāhmaṇo vā ime pañhe puṭṭho byākaroti, tassa santike brahmacariyaṁ careyyāsī"ti. Imaṁ devaputtaṁ sandhāyetaṁ vuttaṁ "purāṇasālohitāya devatāya pañhā uddiṭṭhā hontī"ti. Uddiṭṭhāti uddesamatteneva vuttā, na vibhaṅgena.

Evam vutte ca ne Sabhiyo ekavacaneneva padapaṭipāṭiyā uggahesi. Atha so brahmā jānantopi tassa Buddhuppādam nācikkhi. "Attham gavesamāno paribbājako sayameva satthāram ñassati, ito bahiddhā ca samaṇabrāhmaṇānam tucchabhāvan"ti iminā panādhippāyena evamāha "yo te Sabhiya -pa- careyyāsī"ti. Theragāthāsu pana catukkanipāte¹ Sabhiyattherāpadānam vaṇṇentā bhaṇanti "sā cassa mātā attano vippaṭipattim cintetvā tam jigucchamānā jhānam uppādetvā brahmaloke uppannā, tāya brahmadevatāya te pañhā uddiṭṭhā"ti.

Ye teti idāni vattabbānam uddesapaccuddeso. Samaṇabrāhmaṇāti pabbajjūpagamanena lokasammutiyā ca samaṇā ceva brāhmaṇā ca. Saṅghinoti gaṇavanto. Gaṇinoti satthāro, "sabbaññuno mayan"ti evam paṭiññātāro. gaṇācariyāti uddesaparipucchādivasena pabbajitagahaṭṭhagaṇassa ācariyā. Ñātāti abhiññātā, vissutā pākaṭāti vuttam hoti. Yasassinoti lābhaparivārasampannā. Titthakarāti tesam diṭṭhānugatim āpajjantehi otaritabbānam ogāhitabbānam diṭṭhititthānam kattāro. Sādhusammatā bahujanassāti "sādhavo ete santo sappurisā"ti evam bahujanassa sammatā.

Seyyathidanti katame teti ce. iccetasmim atthe nipāto. Pūranoti nāmam, Kassapoti gottam. So kira jātiyā dāso, dāsasatam pūrento jāto. Tenassa "pūrano"ti nāmamakamsu. Palāyitvā pana naggesu pabbajitvā "kassapo ahan"ti gottam uddisi, sabbaññutañca paccaññāsi. Makkhalīti nāmam, gosālāya jātattā **gosālo**tipi vuccati. Sopi kira jātiyā dāso eva, palāyitvā pabbaji, sabbaññutañca paccaññāsi. Ajitoti nāmam, appicchatāya kesakambalam dhāreti, tena **kesakambalo**tipi vuccati, sopi sabbaññutam paccaññasi. Pakudhoti namam, kaccayanoti gottam. Appicchavasena udake jīvasaññāya ca nhānamukhadhovanādi patikkhitto, sopi sabbaññutam paccaññāsi. Sañcayoti nāmam, belattho panassa pitā, tasmā belatthaputtoti vuccati, sopi sabbaññutam paccaññāsi. Niganthoti pabbajjānāmena, nātaputtoti pitunāmena vuccati. Nātoti kira nāmassa pitā, tassa puttoti nātaputto, sopi sabbañnutam paccannāsi. Sabbepi pañcasatapañcasatasissaparivārā ahesum. Teti te cha satthāro. Te pañheti te vīsati pañhe. **Te**ti te cha satthāro. **Na sampāyant**īti na sampādenti. **Kopan**ti cittacetasikānam āvilabhāvam. **Dosan**ti padutthacittatam, tadubhayampetam mandatikkhabhedassa kodhassevādhivacanam. Appaccayanti appatītatā, domanassanti vuttam hoti. Pātukarontīti kāyavacīvikārena pakāsenti, pākaṭam karonti.

Hīnāyāti gahaṭṭhabhāvāya. Gahaṭṭhabhāvo hi pabbajjaṁ upanidhāya sīlādiguṇahīnato hīnakāmasukhapaṭisevanato vā "hīno"ti vuccati. Uccā pabbajjā. Āvattitvāti osakkitvā. Kāme paribhuñjeyyanti kāme paṭiseveyyaṁ. Iti kirassa sabbaññupaṭiññānampi pabbajitānaṁ tucchakattaṁ disvā ahosi. Uppannaparivitakkavaseneva ca āgantvā punappunaṁ vīmaṁsamānassa atha kho Sabhiyassa paribbājakassa etadahosi "ayampi kho samaṇo"ti ca "yepi kho te bhonto"ti ca "samaṇo kho daharoti na uññātabbo"ti cāti evamādi. Tattha jiṇṇāti-ādīni padāni vuttanayāneva. Therāti attano samaṇadhamme thirabhāvappattā. Rattaññūti ratanaññū, "nibbānaratanaṁ jānāma mayan"ti evaṁ sakāya paṭiññāya lokenāpi sammatā, bahurattividū vā. Ciraṁ pabbajitānaṁ etesanti cirapabbajitā. Na uññātabboti na avajānitabbo, na nīcaṁ katvā jānitabboti

vuttam hohi. **Na paribhotabbo**ti na paribhavitabbo, "kimesa ñassatī"ti evam na gahetabboti vuttam hoti.

- 516. Kaṅkhī vecikicchīti Sabhiyo Bhagavatā saddhim sammodamāno evam Bhagavato rūpasampattidamūpasamasūcitam sabbaññutam sambhāvayamāno vigatuddhacco hutvā āha "kaṅkhī vecikicchī"ti. Tattha "labheyyam nu kho imesam byākaraṇan"ti evam pañhānam byākaraṇakaṅkhāya kaṅkhī. "Ko nu kho imassimassa ca pañhassa attho"ti evam vicikicchāya vecikicchī. Dubbalavicikicchāya vā tesam pañhānam atthe kaṅkhanato kaṅkhī, balavatiyā vicinanto kicchatiyeva, na sakkoti sanniṭṭhātunti vecikicchī. Abhikaṅkhamānoti ativiya patthayamāno.

  Tesa'ntakaroti tesam pañhānam antakaro. Bhavantova evam bhavāhīti dassento āha "pañhe me puṭṭho -pa- byākarohi me"ti. Tattha pañhe meti pañhe mayā. Puṭṭhoti pucchito. Anupubbanti pañhapaṭipāṭiyā.

  Anudhammanti atthānurūpam Pāḷim āropento. Byākarohi meti mayham byākarohi.
- 517. **Dūrato**ti so kira ito cito cāhiṇḍanto sattayojanasatamaggato āgato. Tenāha Bhagavā "dūrato āgatosī"ti, Kassapassa Bhagavato vā sāsanato āgatattā "dūrato āgatosī"ti nam āha.
- 518. **Puccha man**ti imāya panassa gāthāya sabbaññupavāraṇam pavāreti. Tattha **manasicchasī**ti manasā icchasi.

Yaṁ vatāhanti yaṁ vata ahaṁ. Attamanoti pītipāmojjasomanassehi phuṭacitto. Udaggoti kāyena cittena ca abbhunnato. Idaṁ pana padaṁ na sabbapāṭhesu atthi. Idāni yehi dhammehi attamano, te dassento āha "pamudito pītisomanassajāto"ti.

519. **Kiṁ pattinan**ti kiṁ pattaṁ kimadhigataṁ. **Soratan**ti suvūpasantaṁ. "Suratan"tipi pāṭho, suṭṭhu uparatanti attho. **Dantan**ti damitaṁ. **Buddho**ti vibuddho, Buddhaboddhabbo vā. Evaṁ Sabhiyo ekekāya gāthāya cattāro cattāro katvā pañcahi gāthāhi vīsati pañhe pucchi. Bhagavā panassa

ekamekam pañham ekamekāya gāthāya katvā arahattanikūṭeneva vīsatiyā gāthāhi byākāsi.

- 520. Tattha yasmā bhinnakileso paramatthabhikkhu, so ca nibbānappatto hoti, tasmā assa "kimpattinamāhu bhikkhunan"ti imam pañham byākaronto "pajjenā"ti-ādimāha. Tassattho—yo attanā bhāvitena maggena parinibbānagato kilesaparinibbānam patto, parinibbānagatattā eva ca vitinnakankho vipattisampattihānibuddhi-ucchedasassata-apuñnapuñnabhedam vibhavanca bhavanca vippahāya maggavāsam vusitavā khīnapunabbhavoti ca etesam thutivacanānam araho, so bhikkhūti.
- 521. Yasmā pana vippaţipattito suţţhu uparatabhāvena nānappakārakilesavūpasamena ca sorato hoti, tasmā tamatthaṁ dassento "sabbattha upekkhako"ti-ādinā nayena dutiyapañhabyākaraṇamāha.

  Tassattho—yo sabbattha rūpādīsu ārammaṇesu "cakkhunā rūpaṁ disvā neva sumano hoti, na dummano"ti evaṁ pavattāya chaļaṅgupekkhāya upekkhako, vepullappattāya satiyā satimā, na so hiṁsati neva hiṁsati kañci tasathāvarādibhedaṁ sattaṁ sabbaloke sabbasmimpi loke, tiṇṇoghattā tiṇṇo, samitapāpattā samaṇo, āvilasaṅkappappahānā anāvilo. Yassa cime rāgadosamohamānadiṭṭhikilesaduccaritasaṅkhātā sattussadā keci oļārikā vā sukhumā vā na santi, so imāya upekkhāvihāritāya sativepullatāya ahiṁsakatāya ca vippaṭipattito suṭṭhu uparatabhāvena iminā oghādinānappakārakilesavūpasamena ca soratoti.
- 522. Yasmā ca bhāvitindriyo nibbhayo nibbikāro danto hoti, tasmā tamattham dassento "yassindriyānī"ti gāthāya tatiyapañham byākāsi. Tassattho—yassa cakkhādīni chaļindriyāni gocarabhāvanāya aniccāditilakkhaṇam āropetvā vāsanābhāvanāya satisampajaññagandham gāhāpetvā ca bhāvitāni, tāni ca kho yathā ajjhattam gocarabhāvanāya, evam pana bahiddhā ca sabbaloketi yattha yattha indriyānam vekallatā vekallatāya vā sambhavo, tattha tattha nābhijjhādivasena

bhāvitānīti evam nibbijjha natvā paṭivijjhitvā imam paranca lokam saka santatikkhandhalokam parasantatikkhandhalokanca adandhamaraṇam maritukāmo kālam kankhati, jīvitakkhayakālam āgameti patimāneti, na bhāyati maranassa. Yathāha thero—

"Marane me bhayam natthi, nikanti natthi jīvite<sup>1</sup>. Nābhikankhāmi maranam, nābhikankhāmi jīvitam. Kālanca patikankhāmi, nibbisam bhatako yathā"ti<sup>2</sup>.

Bhāvito sa dantoti evam bhāvitindriyo so dantoti.

523. Yasmā pana Buddho nāma buddhisampanno kilesaniddā vibuddho ca, tasmā tamattham dassento "kappānī"ti gāthāya catutthapañham byākāsi. Tattha kappānīti taṇhādiṭṭhiyo. Tā hi tathā tathā vikappanato "kappānī"ti vuccanti. Viceyyāti aniccādibhāvena sammasitvā. Kevalānīti sakalāni. Samsāranti yo cāyam—

"Khandhānañca paṭipāṭi, dhātu-āyatanāna ca. Abbocchinnaṁ pattamānā, saṁsāroti pavuccatī"ti—

evam khandhādipaṭipāṭisaṅkhāto samsāro, tam samsārañca kevalam viceyya. Ettāvatā khandhānam mūlabhūtesu kammakilesesu khandhesu cāti evam tīsupi vaṭṭesu vipassanam āha. **Dubhayam cutūpapātan**ti sattānam cutim upapātanti imañca ubhayam viceyya ñatvāti attho. Etena cutūpapātañāṇam āha. **Vigatarajamanaṅgaṇam visuddhan**ti rāgādirajānam vigamā aṅgaṇānam abhāvā malānañca vigamā vigatarajamanaṅgaṇam visuddham. **Pattam jātikhayan**ti nibbānam pattam. **Tamāhu Buddhan**ti tam imāya lokuttaravipassanāya cutūpapātañāṇabhedāya buddhiyā sampannattā imāya ca vigatarajāditāya kilesaniddā vibuddhattā tāya paṭipadāya jātikkhayam pattam Buddhamāhu.

Atha vā **kappāni viceyya kevalānī**ti "anekepi samvaṭṭavivaṭṭakappe amutrāsin"ti-ādinā<sup>3</sup> nayena vicinitvāti attho. Etena paṭhamavijjamāha. **Samsāram dubhayam cutūpapātan**ti sattānam cutim upapātanti imañca ubhayam

<sup>1.</sup> Khu 2. 224 piṭṭhe Theragāthāyam.

<sup>3.</sup> Khu 1. 261; Vi 1. 5 pitthesu.

samsāram "ime vata bhonto sattā"ti-ādinā nayena vicinitvāti attho. Etena dutiyavijjamāha. Avasesena tatiyavijjamāha. Āsavakkhayañāņena hi vigatarajāditā ca nibbānappatti ca hotīti. **Tamāhu Buddhan**ti evam vijjattayabhedabuddhisampannam tam Buddhamāhūti.

- 525. Evam paṭhamagāthāya vuttapañhe vissajjetvā dutiyagāthāya vuttapañhesupi yasmā brahmabhāvam seṭṭhabhāvam patto paramatthabrāhmaṇo bāhitasabbapāpo hoti, tasmā tamattham dassento "bāhitvā"ti gāthāya paṭhamam pañham byākāsi. Tassattho—yo catutthamaggena bāhitvā sabbapāpakāni ṭhitatto, ṭhito icceva vuttam hoti, bāhitapāpattā eva ca vimalo, vimalabhāvam brahmabhāvam seṭṭhabhāvam patto, paṭippassaddhasamādhivikkhepakarakilesamalena aggaphalasamādhinā sādhusamāhito, samsārahetusamatikkamena samsāramaticca pariniṭṭhitakiccatāya kevalī, so taṇhādiṭṭhīhi anissitattā asito, lokadhammehi nibbikārattā "tādī"ti ca pavuccati, evam thutiraho sa brahmā so brāhmaṇoti.
- 526. Yasmā pana samitapāpatāya samaņo, nhātapāpatāya nhātako, āgūnam akaraņena ca nāgoti pavuccati, tasmā tamattham dassento tato aparāhi tīhi gāthāhi tayo pañhe byākāsi. Tattha samitāvīti ariyamaggena kilese sametvā thito. Samaņo pavuccate tathattāti tathārūpo samaņo pavuccatīti. Ettāvatā pañho byākato hoti, sesam tasmim samaņe Sabhiyassa bahumānajananattham thutivacanam. Yo hi samitāvī, so puññapāpānam apaṭisandhikaraņena pahāya puññapāpam rajānam vigamena virajo, aniccādivasena ñatvā imam parañca lokam jātimaraṇam upātivatto tādi ca hoti.
- 527. Ninhāya -pa- nhātakoti ettha pana yo ajjhattabahiddhāsaṅkhāte sabbasmimpi āyatanaloke ajjhattabahiddhārammaṇavasena uppattirahāni sabbapāpakāni maggañāṇena ninhāya dhovitvā tāya ninhātapāpakatāya taṇhādiṭṭhikappehi kappiyesu devamanussesu kappaṁ na eti, taṁ nhātakamāhūti evamattho daṭṭhabbo.
- 528. Catutthagāthāyapi **āguṁ na karoti kiñci loke**ti yo loke appamattakampi pāpasaṅkhātaṁ āguṁ na karoti, nāgo pavuccate

tathattāti. Ettāvatā pañho byākato hoti, sesam pubbanayeneva thutivacanam. Yo hi maggena pahīna-āguttā āgum na karohi, so kāmayogādike sabbayoge dasasaññojanabhedāni ca sabbabandhanāni visajja jahitvā sabbattha khandhādīsu kenaci sangena na sajjati, dvīhi ca vimuttīhi vimutto, tādi ca hotīti.

- 530. Evam dutiyagāthāya vuttapañhe vissajjetvā tatiyagāthāya vuttapañhesupi yasmā "khettānī"ti āyatanāni vuccanti. Yathāha "cakkhupetam cakkhāyatanampetam -pa- khettampetam vatthupetan"ti<sup>1</sup>. Tāni vijeyya vijetvā abhibhavitvā, viceyya vā aniccādibhāvena vicinitvā upaparikkhitvā kevalāni anavasesāni, visesato pana sangahetubhūtam dibbam mānusakanca brahmakhettam, yam dibbam dvādasāyatanabhedam tathā mānusakañca, yañca brahmakhettam chalāyatane cakkhāyatanādidvādasāyatanabhedam, tam sabbampi vijeyya, viceyya vā. Yato yadetam sabbesam khettānam mūlabandhanam avijjābhavatanhādi, tasmā sabbakhettamūlabandhanā pamutto. Evametesam khettānam vijitattā vicinitattā vā khettajino nāma hoti, tasmā "khettānī"ti imāya gāthāya pathamapañham byākāsi. Tattha keci "kammam khettam, viññānam bījam, tanhā sneho"ti<sup>2</sup> vacanato kammāni khettānīti vadanti. **Dibbam mānusakañca** brahmakhettanti ettha ca devūpagam kammam dibbam, manussūpagam kammam mānusakam, brahmūpagam kammam brahmakhettanti vannayanti. Sesam vuttanayameva.
- 531. Yasmā pana sakaṭṭhena kosasadisattā "kosānī"ti kammāni vccanti, tesañca lunanā samucchedanā kusalo hoti, tasmā tamatthaṁ dassento "kosānī"ti gāthāya dutiyapañhaṁ byākāsi. Tassattho— lokiyalokuttaravipassanāya visayato kiccato ca aniccādibhāvena kusalākusalakammasaṅkhātāni kosāni viceyya kevalāni, visesato pana saṅgahetubhūtaṁ aṭṭhakāmāvacarakusalacetanābhedaṁ dibbaṁ mānusakañca navamahaggatakusalacetanābhedañca brahmakosaṁ viceyya, tato imāya maggabhāvanāya avijjābhavataṇhādibhedā sabbakosānaṁ mūlabandhanā pamutto, evametesaṁ kosānaṁ lunanā "kusalo"ti pavuccati, tathattā tādī ca hotīti. Atha vā

sattānam dhammānanca nivāsatthena asikosasadisattā "kosānī"ti tayo bhavā dvādasāyatanāni ca veditabbāni. Evamettha<sup>1</sup> yojanā kātabbā.

- 532. Yasmā ca na kevalam paṇḍatīti imināva "paṇḍito"ti vuccati, apica kho pana paṇḍarāni ito upagato pavicayapaññāya allīnotipi "paṇḍito"ti vuccati, tasmā tamattham dassento "dubhayānī"ti gāthāya tatiyapañham byākāsi. Tassattho—ajjhattam bahiddhā cāti evam ubhayāni aniccādibhāvena viceyya. Paṇḍarānīti āyatanāni. Tāni hi pakatiparisuddhattā ruļhiyā ca evam vuccanti, tāni viceyya imāya paṭipattiyā niddhantamalattā suddhipañño paṇḍitoti pavuccati tathattā, yasmā tāni paṇḍarāni paññāya ito hoti, sesamassa thutivacanam. So hi pāpapuññasankhātam kaṇhasukkam upātivatto, tādī ca hoti, tasmā evam thuto.
- 533. Yasmā pana "monam vuccati ñāṇam, yā paññā pajānanā -pasammādiṭṭhi, tena ñāṇena samannāgato Munī"ti vuttam, tasmā tamattham dassento "asatañcā"ti gāthāya catutthapañham byākāsi. Tassattho—yvāyam akusalakusalappabhedo asatañca satañca dhammo, tam ajjhattam bahiddhāti imasmim sabbaloke pavicayañāṇena asatañca satañca ñatvā dhammam tassa ñātattā eva rāgādibhedato sattavidham saṅgam taṇhādiṭṭhibhedato duvidham jālañca aticca atikkamitvā ṭhito, so tena monasaṅkhātena pavicayañāṇena samannāgatattā Muni. Devamanussehi pūjanīyoti idam panassa thutivacanam. So hi khīṇāsavamunittā devamanussānam pūjāraho hoti, tasmā evam thuto.
- 535. Evam tatiyagāthāya vuttapañhe vissajjetvā catutthagāthāya vuttapañhesupi yasmā yo catūhi maggañāṇavedehi kilesakkhayam karonto gato, so paramatthato **vedagū** nāma hoti. Yo ca sabbasamaṇabrāhmaṇānam satthasaññitāni **vedāni**, tāyeva maggabhāvanāya kiccato aniccādivasena **viceyya**. Tattha chandarāgappahānena

tameva sabbam vedamaticca yā vedapaccayā vā aññathā vā uppajjanti vedanā, tāsu sabbavedanāsu vītarāgo hoti, tasmā tamattham dassento "idam pattinan"ti avatvā "vedānī"ti gāthāya paṭhamapañham byākāsi. Yasmā vā yo pavicayapaññāya vedāni viceyya, tattha chandarāgappahānena sabbam vedamaticca vattati, so satthasaññitāni vedāni gato ñāto atikkanto ca hoti. Yo vedanāsu vītarāgo, sopi vedanāsaññitāni vedāni gato atikkanto ca hoti. Vedāni gatotipi vedagū, tasmā tampi attham dassento "idam pattinan"ti avatvā imāya gāthāya paṭhamapañham byākāsi.

- 536. Yasmā pana dutiyapañhe "anuvidito"ti anubuddho vuccati, so ca anuvicca papañcanāmarūpaṁ ajjhattaṁ attano santāne taṇhāmānadiṭṭhibhedaṁ papañcaṁ tappaccayā nāmarūpañca aniccānupassanādīhi anuvicca anuviditvā, na kevalañca ajjhattaṁ, bahiddhā ca rogamūlaṁ, parasantāne ca imassa nāmarūparogassa mūlaṁ avijjābhavataṇhādiṁ, tameva vā papañcaṁ anuvicca tāya bhāvanāya sabbesaṁ rogānaṁ mūlabandhanā, sabbasmā vā rogānaṁ mūlabandhanā, avijjābhavataṇhādibhedā tasmā eva vā papañcā pamutto hoti, tasmā taṁ dassento "anuviccā"ti gāthāya dutiyapañhaṁ byākāsi.
- 537. "Kathañca viriyavā"ti ettha pana yasmā yo ariyamaggena sabbapāpakehi virato, tathā viratattā ca āyatim apaṭisandhitāya nirayadukkhaṁ aticca ṭhito viriyavāso vīriyaniketo, so¹ khīṇāsavo "viriyavā"ti vattabbataṁ arahati, tasmā tamatthaṁ dassento "virato"ti gāthāya tatiyapañhaṁ byākāsi. Padhānavā dhīro tādīti imāni panassa thutivacanāni. So hi padhānavā maggajhānapadhānena, dhīro kilesārividdhaṁsanasamatthatāya, tādī nibbikāratāya, tasmā evaṁ thuto. Sesaṁ yojetvā vattabbaṁ.
- 538. "Ājāniyo kinti nāma hotī"ti ettha pana yasmā pahīnasabbavaṅkadoso kāranākāranaññū asso vā hatthī vā "ājāniyo

hotī"ti loke vuccati, na ca tassa sabbaso te dosā pahīnā eva, khīṇāsavassa pana te pahīnā, tasmā so "ājāniyo"ti paramatthato vattabbatam arahatīti dassento "yassā"ti gāthāya catutthapañham byākāsi. Tassattho—ajjhattam bahiddhā cāti evam ajjhattabahiddhāsaññojanasankhātāni yassa assu lunāni bandhanāni paññāsatthena chinnāni padālitāni. Saṅgamūlanti yāni tesu tesu vatthūsu saṅgassa sajjanāya anatikkamanāya mūlam honti, atha vā yassa assu lunāni rāgādīni bandhanāni yāni ajjhattam bahiddhā ca saṅgamūlāni honti, so sabbasmā saṅgānam mūlabhūtā, sabbasaṅgānam vā mūlabhūtā bandhanā pamutto "ājāniyo"ti vuccati, tathattā tādi ca hotīti.

540. Evam catutthagāthāya vuttapañhe vissajjetvā pañcamagāthāya vuttapañhesupi yasmā tam chandajjhenamattena akkharacintakā sottiyam vaṇṇayanti, vohāramattasottiyo so. Ariyo pana bāhusaccena nissutapāpatāya ca paramatthasottiyo hoti, tasmā tamattham dassento "idam pattinan"ti avatvā "sutvā"ti gāthāya paṭhamapañham byākāsi. Tassattho—yo imasmim loke sutamayapañnākiccavasena sutvā kātabbakiccavasena vā sutvā vipassanūpagam sabbadhammam aniccādivasena abhiññāya sāvajjānavajjam yadatthi kiñci, imāya paṭipadāya kilese kilesaṭṭhāniye ca dhamme abhibhavitvā abhibhūti saṅkham gato, tam sutvā sabbadhammam abhiññāya loke sāvajjānavajjam yadatthi kiñci, abhibhum sutavattā¹ sottiyoti āhu, yasmā ca yo akathamkathī kilesabandhanehi vimutto, rāgādīhi īghehi anīgho ca hoti sabbadhi sabbesu dhammesu khandhāyatanādīsu, tasmā tam akathamkathim vimuttam anīgham sabbadhi nissutapāpakattāpi "sttiyo"ti āhūti.

541. Yasmā pana hitakāmena janena araņīyato ariyo hoti, abhigamanīyatoti attho, tasmā yehi guņehi so araņīyo<sup>2</sup> hoti, te dassentā "cetvā"ti gāthāya dutiyapañhaṁ byākāsi. Tassattho—cattāri āsavāni dve ca ālayāni paññāsatthena chetvā vidvā viññū vibhāvī catumaggañāṇī so punabbhavavasena na

upeti gabbhaseyyam, kañci yonim na upagacchati, kāmādibhedañca saññam tividham kāmaguṇasaṅkhātañca paṅkam panujja panuditvā taṇhādiṭṭhikappānam aññatarampi kappam na eti, evam āsavacchedādiguṇasamannāgatam tamāhu ariyoti. Yasmā vā pāpakehi ārakattā ariyo hoti anaye ca anirīyanā, tasmā tampi attham dassento imāya gāthāya dutiyapañham byākāsi. Āsavādayo hi pāpakā dhammā anayasammatā, te cānena chinnā panunnā, na ca tehi kampati, iccassa te ārakā honti, na ca tesu irīyati, tasmā ārakāssa honti pāpakā dhammāti imināpatthena, anaye na irīyatīti imināpatthena tamāhu ariyoti ca evampettha yojanā veditabbā. "Vidvāso na upeti gabbhaseyyan"ti idam pana imasmim atthavikappe thutivacanameva hoti.

- 542. "Katham caraṇavā"ti ettha pana yasmā caraṇehi pattabbam patto "caraṇavā"ti vattabbatam arahati, tasmā tam dassento "yo idhā"ti gāthāya tatiyapañham byākāsi. Tattha yo idhāti yo imasmim sāsane. Caraṇesūti sīlādīsu Hemavatasutte¹ vuttapannarasadhammesu. Nimittatthe bhummavacanam. Pattipattoti pattabbam patto, yo caraṇanimittam caraṇahetu caraṇapaccayā pattabbam arahattam pattoti vuttam hoti. Caraṇavā soti so imāya caraṇehi pattabbapattiyā caraṇavā hotīti. Ettāvatā pañho byākato hoti, sesamassa thutivacanam. Yo hi caraṇehi pattipatto, so kusalo ca hoti cheko, sabbadā ca ājānāti nibbānadhammam, niccam nibbānaninnacittatāya sabbattha ca khandhādīsu na sajjati, dvīhi ca vimuttīhi vimuttacitto hoti, paṭighā yassa² na santīti.
- 543. Yasmā pana kammādīnam paribbājanena paribbājako nāma hoti, tasmā tamattham dassento "dukkhavepakkan"ti gāthāya catutthapañham byākāsi. Tattha vipāko eva vepakkam, dukkham vepakkamassāti dukkhavepakkam. Pavattidukkhajananato sabbampi tedhātukakammam vuccati. Uddhanti atītam. Adhoti anāgatam. Tiriyam vāpi majjheti paccuppannam. Tañhi na uddham na adho, tiriyam ubhinnanca antarā, tena "majjhe"ti vuttam. Paribbājayitvāti nikkhāmetvā

niddhametvā. **Pariññacārī**ti paññāya paricchinditvā caranto. Ayaṁ tāva apubbapadavaṇṇanā. Ayaṁ pana adhippāyayojanā—yo tiyaddhapariyāpannampi dukkhajanakaṁ yadatthi kiñci kammaṁ, taṁ sabbampi ariyamaggena taṇhāvijjāsinehe sosento apaṭisandhijanakabhāvakaraṇena paribbājayitvā tathā paribbājitattā eva ca taṁ kammaṁ pariññāya caraṇato pariññacārī. Na kevalañca kammameva, māyaṁ mānamathopi lobhakodhaṁ imepi dhamme pahānapariññāya pariññacārī, pariyantamakāsi nāmarūpaṁ, nāmarūpassa ca pariyantamakāsi paribbājesi iccevattho. Imesaṁ kammādīnaṁ paribbājanena taṁ paribbājakamāhu. Pattipattanti idaṁ panassa thutivacanaṁ.

544. Evam pañhabyākaraņena tuṭṭhassa pana Sabhiyassa "yāni ca tīṇī"ti-ādīsu abhitthavanagāthāsu osaraṇānīti ogahaṇāni¹ titthāni, diṭṭhiyoti attho. Tāni yasmā sakkāyadiṭṭhiyā saha Brahmajāle vuttadvāsaṭṭhidiṭṭhigatāni gahetvā tesaṭṭhi honti, yasmā ca tāni aññatitthiyasamaṇānaṁ pavādabhūtāni sattāni sitāni upadisitabbavasena, na uppattivasena. Uppattivasena pana yadetaṁ "itthī puriso"ti saññakkharaṁ vohāranāmaṁ, yā cāyaṁ micchāparivitakkānussavādivasena "evarūpena attanā bhavitabban"ti bālānaṁ viparītasaññā uppajjati, tadubhayanissitāni tesaṁ vasena uppajjanti, na attapaccakkhāni. Tāni ca Bhagavā vineyya vinayitvā oghatama'gā oghatamaṁ oghandhakāraṁ agā atikkanto. "Oghantamagā"tipi pāṭho, oghānaṁ antaṁ agā, tasmā āha "yāni ca tīṇi -patamagā"ti.

545. Tato param vaṭṭadukkhassa antam pāranca nibbānam tappattiyā dukkhābhāvato tappaṭipakkhato ca tam sandhāyāha "antagūsi pāragū dukkhassā"ti. Atha vā pāragū Bhagavā nibbānam gatattā, tam ālapanto āha, "pāragū antagūsi dukkhassā"ti ayamettha sambandho. Sammā ca buddho sāmanca buddhoti Sammāsambuddho. Tam manneti tameva mannāmi, na annati accādarena bhaṇati. Jutimāti paresampi andhakāravidhamanena jutisampanno. Mutimāti aparappaccayane yyanāṇasamatthāya mutiyā

<sup>1.</sup> Ogahanāni (Sī), ogāhanāni (Syā), oghagahaṇāni (Ka)

paññāya sampanno. **Pahūtapañño**ti anantapañño. Idha sabbaññutaññāṇamadhippetaṁ. **Dukkhassantakarā**ti āmantento āha. **Atāresi man**ti kaṅkhāto maṁ tāresi.

546-9. Yam meti-ādigāthāya¹ namakkārakaraṇam bhaṇati. Tattha kankhitanti vīsatipañhanissitam attham sandhāyāha. So hi tena kankhito ahosi. Monapathesūti ñāṇapathesu. Vinaļīkatāti vigatanaļā katā, ucchinnāti vuttam hoti. Nāga nāgassāti ekam āmantanavacanam, ekassa "bhāsato anumodantī"ti iminā sambandho. "Dhammadesanan"ti pāṭhaseso. Sabbe devāti ākāsaṭṭhā ca bhūmaṭṭhā ca. Nāradapabbatāti tepi kira dve devagaṇā paññavanto, tepi anumodantīti sabbam pasādena ca namakkārakaraṇam bhaṇati.

550-53. Anumodanāraham byākaraņasampadam sutvā "namo te"ti añjalim paggahetvā āha. Purisājaññāti purisesu jātisampanna. Paṭipuggaloti paṭibhāgo puggalo tuvam buddho catusaccapaṭivedhena, Satthā anusāsaniyā satthavāhatāya ca, mārābhibhū catumārābhibhavena, Muni Buddhamuni. Upadhīti khandhakilesakāmaguṇābhisankhārabhedā cattāro. Vaggūti abhirūpam. Puññe cāti lokiye na limpasi tesam akaraṇena, pubbe katānampi vā āyatim phalūpabhogābhāvena, tam nimittena vā taṇhādiṭṭhilepena. Vandati Satthunoti evam bhaṇanto gopphakesu pariggahetvā pañcapatiṭṭhitam vandi.

Aññatitthiyapubboti aññatitthiyo eva. Ākaṅkhatīti icchati. Āraddhacittāti abhirādhitacittā. Apica mettha puggalavemattatā viditāti apica mayā ettha aññatitthiyānam parivāse puggalanānattam viditam, na sabbeneva parivasitabbanti. Kena pana na parivasitabbam? Aggiyehi jaṭilehi, Sākiyena jātiyā, liṅgam vijahitvā āgatena. Avijahitvā āgatopi ca yo maggaphalapaṭilābhāya hetusampanno hoti, tādisova Sabhiyo paribbājako, tasmā Bhagavā "tava pana Sabhiya titthiyavattapūraṇatthāya parivāsakāraṇam natthi, atthatthiko tvam 'maggaphalapaṭilābhāya hetusampanno'ti viditametam mayā'ti tassa pabbajjam

anujānanto āha "apica mettha puggalavemattatā viditā"ti. Sabhiyo pana attano ādaram dassento āha "sace bhante"ti. Tam sabbam aññañca tathārūpam uttānatthattā pubbe vuttanayattā ca idha na vaṇṇitam, yato pubbe vaṇṇitānusārena veditabbanti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Sabhiyasuttavannanā niţţhitā.

## 7. Selasuttavannanā

Evam me sutanti Selasuttam. Kā uppatti? Ayameva, yāssa nidāne vuttā. Atthavaṇṇanākkamepi cassa pubbasadisam pubbe vuttanayeneva veditabbam. Yam pana apubbam, tam uttānatthāni padāni pariharantā vaṇṇayissāma. Aṅguttarāpesūti Aṅgā eva so janapado, Gaṅgāya pana yā uttarena āpo, tāsam avidūrattā "uttarāpo"tipi vuccati. Kataragaṅgāya uttarena yā āpoti? Mahāmahīgaṅgāya.

Tatrāyam tassā nadiyā āvibhāvattham ādito pabhuti vaṇṇanā—ayam kira Jambudīpo dasasahassayojanaparimāṇo. Tattha catusahassayojanaparimāṇo padeso udakena ajjhotthaṭo "samuddo"ti saṅkham gato. Tisahassayojanapamāṇe manussā vasanti. Tisahassayojanapamāṇe Himavā patiṭṭhito ubbedhena pañcayojanasatiko caturāsītisahassakūṭehi paṭimaṇḍito samantato sandamānapañcasatanadīvicitto, yattha āyāmavitthārena gambhīratāya ca paññāsapaññāsayojanā diyaḍḍhayojanasataparimaṇḍalā Pūralāsasuttavannanāyam vuttā Anotattādayo satta mahāsarā patitthitā.

Tesu Anotatto Sudassanakūṭaṁ Citrakūṭaṁ Kāḷakūṭaṁ Gandhamādanakūṭaṁ Kelāsakūṭanti imehi pañcahi pabbatehi parikkhitto. Tattha Sudassanakūṭaṁ suvaṇṇamayaṁ dviyojanasatubbedhaṁ antovaṅkaṁ kākamukhasaṇṭhānaṁ

tameva saram paţicchādetvā ţhitam, Citrakūṭam sabbaratanamayam, Kāļakūṭam añjanamayam, Gandhamādanakūṭam sānumayam abbhantare muggavaṇṇam nānappakāra-osadhasanchannam kāļapakkhuposathadivase ādittamiva aṅgāram jalantam tiṭṭhati, Kelāsakūṭam rajatamayam. Sabbāni Sudassanena samānubbedhasaṇṭhānāni tameva saram paṭicchādetvā ṭhitāni. Sabbāni devānubhāvena nāgānubhāvena ca vassanti, nadiyo ca tesu sandanti. Tam sabbampi udakam Anotattameva pavisati. Candimasūriyā dakkhiṇena vā uttarena vā gacchantā pabbatantarena tam obhāsenti, ujum gacchantā na obhāsenti. Tenevassa "Anotattam'ti saṅkhā udapādi.

Tattha manoharasilātalāni nimmacchakacchapāni phalikasadisanimmalūdakāni nahānatitthāni suppaṭiyattāni honti, yesu Buddhapaccekabuddhakhīṇāsavā isigaṇā ca nhāyanti, devayakkhādayo ca uyyānakīļikam kīļanti.

Catūsu cassa passesu sīhamukham hatthimukham assamukham usabhamukhanti cattāri mukhāni honti, yehi catasso nadiyo sandanti. Sīhamukhena nikkhantanadītīre sīhā bahutarā honti, hatthimukhādīhi hatthiassa-usabhā. Puratthimadisato nikkhantanadī Anotattam tikkhattum padakkhinam katvā itarā tisso nadiso anupagamma pācīnahimavanteneva amanussapatham gantvā mahāsamuddam pavisati. Pacchimadisato ca uttaradisato ca nikkhantanadiyopi tatheva padakkhinam katvā pacchimahimavanteneva uttarahimavanteneva ca amanussapatham gantvā mahāsamuddam pavisanti. Dakkhinadisato nikkhantanadī pana tam tikkhattum padakkhinam katvā dakkhinena ujukam pāsānapittheneva satthiyojanāni gantvā pabbatam paharitvā vutthāya parināhena tigāvutapamānā udakadhārā hutvā ākāsena satthi yojanāni gantvā tiyaggale nāma pāsāne patitā, pāsāno<sup>1</sup> udakadhārāvegena bhinno. Tatra paññāsayojanapamānā Tiyaggalā nāma pokkharanī jātā, pokkharaniyā kūlam bhinditvā pāsānam pavisiya satthi yojanāni gatā. Tato ghanapathavim bhinditvā umangena satthi yojanāni gantvā vinjham² nāma tiracchānapabbatam paharitvā hatthatale pañcangulisadisā pañcadhārā hutvā pavattati. Sā tikkhattum Anotattam padakkhinam katvā gatatthāne "avattaganga"ti

<sup>1.</sup> Pāsāno ca (Syā)

<sup>2.</sup> Vijjham (Sī, Syā, Ka) Ma-Ṭṭha 3. 26; Am-Ṭṭha 3. 216 piṭṭhesupi passitabbam.

vuccati. Ujukam pāsāṇapiṭṭhena saṭṭhi yojanāni gataṭṭhāne "kaṇhagaṅgā"ti vuccati. Ākāsena saṭṭhi yojanāni gataṭṭhāne "ākāsagaṅgā"ti vuccati. Tiyaggaḷapāsāṇe paññāsayojanokāse "tiyaggaḷapokkharaṇī"ti vuccati. Kūlam bhinditvā pāsāṇam pavisiya saṭṭhi yojanāni gataṭṭhāne "bahalagaṅgā"ti vuccati. Pathavim bhinditvā umaṅgena saṭṭhi yojanāni gataṭṭhāne "umaṅgagaṅgā"ti vuccati. Viñjham nāma tiracchānapabbatam paharitvā pañcadhārā hutvā pavattaṭṭhāne "Gaṅgāyamunā Aciravatī Sarabhū Mahī"ti pañcadhā vuccati. Evametā pañca Mahāgaṅgā Himavatā sambhavanti. Tāsu yā ayam pañcamī Mahī nāma, sā idha "mahāmahīgaṅgā"ti adhippetā. Tassā Gaṅgāya uttarena yā āpo. Tāsam avidūrattā so janapado "aṅguttarāpo"ti veditabbo. Tasmim janapade aṅguttarāpesu.

Cārikam caramānoti addhānagamanam kurumāno. Tattha Bhagavato duvidhā cārikā turitacārikā aturitacārikā ca. Tattha dūrepi bhabbapuggale disvā sahasā gamanam turitacārikā. Sā Mahākassapapaccuggamanādīsu datthabbā. Tam paccuggacchanto hi Bhagavā muhutteneva tigāvutam agamāsi, Ālavakadamanattham timsayojanam, tathā Angulimālassatthāya. Pukkusātissa pana pañcacattālīsayojanam, Mahākappinassa vīsayojanasatam, Dhaniyassatthāva sattavojanasatam addhānam agamāsi. Ayam turitacārikā nāma. Gāmanigamanagarapatipātiyā pana pindapātacariyādīhi lokam anugganhantassa gamanam aturitacārikā nāma. Ayam idha adhippetā. Evam cārikam caramāno. Mahatāti sankhyāmahatā gunamahatā ca. Bhikkhusamghenāti samaņagaņena. Addhatelasehīti addhena telasahi, dvādasahi satehi paññāsāya ca bhikkhūhi saddhinti vuttam hoti. Yena -patadavasarīti āpaņabahulatāya so nigamo "āpaņo"tveva nāmam labhi. Tasmim kira vīsati-āpanamukhasahassāni vibhattāni ahesum. Yena disābhāgena, maggena vā so anguttarāpānam ratthassa nigamo osaritabbo, tena avasari tadavasari agamāsi, tam nigamam anupāpunīti vuttam hoti.

Koņiyo jaţiloti Keņiyoti nāmena, jaţiloti tāpaso. So kira brāhmaṇamahāsālo, dhanarakkhaṇatthāya pana tāpasapabbajjam samādāya rañño paṇṇākāram datvā bhūmibhāgam gahetvā tattha assamam kāretvā vasati kulasahassassa nissayo hutvā. Assamepi cassa

eko tālarukkho divase divase ekam suvaņņaphalam muncatīti vadanti. So divā kāsāyāni dhāreti, jaṭā ca bandhati, rattim yathāsukham pancahi kāmaguņehi samappito samangībhūto paricāreti. Sakyaputtoti uccākulaparidīpanam. Sakyakulā pabbajitoti saddhāya pabbajitabhāvaparidīpanam, kenaci parijunnena anabhibhūto aparikkhīṇamyeva tam kulam pahāya saddhāya pabbajitoti vuttam hoti. Tam kho panāti itthambhūtākhyānatthe upayogavacanam, tassa kho pana bhoto Gotamassāti attho. Kalyāņoti kalyāṇaguṇasamannāgato, seṭṭhoti vuttam hoti. Kittisaddoti kittiyeva, thutighoso vā.

Itipi so Bhagavāti-ādimhi pana ayam tāva yojanā—so Bhagavā itipi araham, itipi Sammāsambuddho -pa- itipi Bhagavāti, iminā ca iminā ca kāranenāti vuttam hoti. Tattha ārakattā, arīnam arānanca hatattā, paccayādīnam arahattā, pāpakarane rahābhāvāti imehi tāva kāranehi so Bhagavā **Arahan**ti veditabbo. Ārakā hi so sabbakilesehi maggena savāsanānam kilesānam viddhamsitattāti ārakattā Araham. Te cānena kilesārayo maggena hatāti arīnam hatattāpi araham. Yancetam avijjābhavatanhāmayanābhi puññādi-abhisankhārāram jarāmarananemi āsavasamudayamayena akkhena vijjhitvā tibhavarathe samāyojitam anādikālapavattam samsāracakkam, tassānena Bodhimande vīriyapādehi sīlapathaviyam patithāya saddhāhatthena kammakkhayakarañānapharasum gahetvā sabbe arā hatāti arānam hatattātipi Araham. Aggadakkhineyyattā ca cīvarādipaccaye sakkāragarukārādīni ca arahatīti paccayādīnam arahattāpi Araham. Yathā ca loke keci panditamānino bālā asilokabhayena raho pāpam karonti, evam nāyam kadāci karotīti pāpakaraņe rahābhāvatopi Araham. Hoti cettha—

> "Ārakattā hatattā ca, kilesārīna so Muni. Hatasaṁsāracakkāro, paccayādīna cāraho. Na raho karoti pāpāni, Arahaṁ tena pavuccatī"ti.

Sammā sāmañca saccānam buddhattā **Sammāsambuddho**. Atisayavisuddhāhi vijjāhi abbhuttamena caraņena ca samannāgatattā **Vijjācaraņasampanno**.

sobhanagamanattā, sundaram ṭhānam gatattā, suṭṭhu gatattā, sammā gadattā ca Sugato. Sabbathāpi viditalokattā Lokavidū. So hi Bhagavā sabhāvato samudayato nirodhato nirodhūpāyatoti sabbathā khandhāyatanādibhedam saṅkhāralokam avedi, "eko loko sabbe sattā āhāraṭṭhitikā. Dve lokā nāmañca rūpañca. Tayo lokā tisso vedanā. Cattāro lokā cattāro āhārā. Pañca lokā pañcupādānakkhandhā. Cha lokā cha ajjhattikāni āyatanāni. Satta lokā satta viññāṇaṭṭhitiyo. Aṭṭha lokā aṭṭha lokadhammā. Nava lokā nava sattāvāsā. Dasa lokā dasāyatanāni. Dvādasa lokā dvādasāyatanāni. Aṭṭhārasa lokā aṭṭhārasa dhātuyo"ti¹ evam sabbathā saṅkhāralokam avedi. Sattānam āsayam jānāti, anusayam jānāti, caritam jānāti, adhimuttim jānāti, apparajakkhe mahārajakkhe tikkhindriye mudindriye svākāre dvākāre suviññāpaye duviññāpaye bhabbe abhabbe satte jānātīti sabbathā sattalokam avedi, tathā ekam cakkavāļam āyāmato vitthārato ca yojanānam dvādasa satasahassāni tīṇi sahassāni aḍḍhapañcamāni ca satāni, parikkhepato chattimsa satasahassāni dasa sahassāni aḍḍhuḍḍhāni ca satāni.

## Tattha—

Duve satasahassāni, cattāri nahutāni ca.

Ettakam bahalattena, sankhātāyam vasundharā.

Cattāri satasahassāni, attheva nahutāni ca.

Ettakam bahalattena, jalam vāte patithitam.

Nava satasahassāni, māluto nabhamuggato.

Satthi ceva sahassāni, esā lokassa santhiti.

Evam santhite cettha yojanānam—

Caturāsīti sahassāni, ajjhogāļho mahaņņave.

Accuggato tāvadeva, Sineru pabbatuttamo.

Tato upaddhupaddhena, pamāņena yathākkamam.

Ajjhogāļhuggatā dibbā, nānāratanacittitā.

Yugandharo Isadharo, Karavīko Sudassano.

Nemindharo Vinatako, Assakanno giri brahā.

Ete satta mahāselā, Sinerussa samantato.

Mahārājānamāvāsā, devayakkhanisevitā.

Yojanānam satānucco, Himavā pañca pabbato.

Yojanānam sahassāni, tīņi āyatavitthato.

Caturāsītisahassehi, kūţehi paţimandito.

Tipañcayojanakkhandha. parikkhepā nagavhayā.

Paññāsayojanakkhandha. sākhāyāmā samantato.

Satayojanavitthinnā, tāvadeva ca uggatā.

Jambū yassānubhāvena, Jambudīpo pakāsito.

Dve asītisahassāni, ajjhogālho mahannave.

Accuggato tāvadeva, cakkavāļasiluccayo.

Parikkhipitvā tam sabbam, cakkavāļamayam thito.

Tattha candamaṇḍalaṁ ekūnapaññāsayojanaṁ, sūriyamaṇḍalaṁ paññāsayojanaṁ, Tāvatiṁsabhavanaṁ dasasahassayojanaṁ, tathā Asurabhavanaṁ Avīcimahānirayo Jambudīpo ca. Aparagoyānaṁ sattasahassayojanaṁ, tathā Pubbavideho, Uttarakuru aṭṭhasahassayojano. Ekameko cettha mahādīpo pañcasatapañcasataparittadīpaparivāro. Taṁ sabbampi ekaṁ cakkavāḷaṁ ekā lokadhātu. Cakkavāḷantaresu lokantarikanirayā. Evaṁ anantāni cakkavāḷāni anantā lokadhātuyo anantena Buddhañāṇena aññāsīti sabbathā okāsalokaṁ avedi. Evaṁ so Bhagavā sabbathā viditalokattā Lokavidūti veditabbo.

Attano<sup>1</sup> pana guņehi visiṭṭhatarassa kassaci abhāvā **Anuttaro**. Vicittehi vinayanūpāyehi purisadamme sāretīti **Purisadammasārathi**.

Diṭṭhadhammikasamparāyikaparamatthehi yathāraham anusāsati nittāreti cāti Satthā. Devamanussaggahaṇam ukkaṭṭhaparicchedavasena bhabbapuggalapariggahavasena ca katam, nāgādikepi pana esa lokiyatthena anusāsati. Yadatthi neyyam nāma, sabbassa buddhattā vimokkhantikañānavasena Buddho. Yato pana so—

Bhagyavā<sup>1</sup> bhaggavā yutto, bhagehi ca vibhattavā. Bhattavā vantagamano, bhavesu Bhagavā tatoti.

Ayamettha sankhepo, vittharato panetani padani Visuddhimagge<sup>2</sup> vuttani.

So imam lokanti so Bhagavā imam lokam. Idāni vattabbam nidasseti. Sadevakanti-ādīni Kasibhāradvāja-ālavakasuttesu vuttanayāneva. Sayanti sāmam aparaneyyo hutvā. Abhiññāti abhiññāya. Sacchikatvāti paccakkham katvā. Pavedetīti bodheti ñāpeti pakāseti. So dhammam deseti -papariyosānakalyānanti so Bhagavā sattesu kāruñnatam paticca anuttaram vivekasukham hitvāpi dhammam deseti, tañca kho appam vā bahum vā desento ādikalyānādippakārameva deseti. Katham? Ekagātāpi hi samantabhaddakattā dhammassa pathamapādena ādikalyānā, dutiyatatiyapādehi majjhekalyānā, pacchimapādena pariyosānakalyānā. Ekānusandhikam suttam nidānena ādikalyānam, nigamanena pariyosānakalyānam, sesena majjhekalyānam. Nānānusandhikam pathamānusandhinā ādikalyānam, pacchimena pariyosānakalyānam, sesehi majjhekalyānam. Sakalopi sāsanadhammo attano atthabhūtena sīlena ādikalyāno, samathavipassanāmaggaphalehi majjhekalyāno, nibbānena pariyosānakalyāno. Sīlasamādhīhi vā ādikalyāno, vipassanāmaggehi majjhekalyāno, phalanibbānehi pariyosānakalyāno. Buddhasubodhitāya vā ādikalyāno, dhammasudhammatāya majjhekalyāno, samghasuppatipattiyā pariyosānakalyāno. Tam sutvā tathattāya patipannena adhigantabbāya, abhisambodhiyā vā ādikalyāno, paccekabodhiyā majjhekalyāno, sāvakabodhiyā

pariyosānakalyāņo. Suyyamāno cesa nīvaraṇādivikkhambhanato savanenapi kalyāṇameva āvahatīti ādikalyāṇo, paṭipajjamāno¹ samathavipassanāsukhāvahanato paṭipattiyāpi kalyāṇameva āvahatīti majjhekalyāṇo, tathā paṭipanno ca paṭipattiphale niṭṭhite tādibhāvāvahanato paṭipattiphalenapi kalyāṇameva āvahatīti pariyosānakalyāṇo. Nāthappabhavattā ca pabhavasuddhiyā ādikalyāṇo, atthasuddhiyā majjhekalyāṇo, kiccasuddhiyā pariyosānakalyāṇo. Yato appaṁ vā bahuṁ vā desento ādikalyāṇādippakārameva desetīti veditabbo.

Sātthaṁ sabyañjananti evamādīsu pana yasmā imaṁ dhammaṁ desento sāsanabrahmacariyaṁ maggabrahmacariyañca pakāseti, nānānayehi dīpeti, tañca yathāsambhavaṁ atthasampattiyā sātthaṁ, byañjanasampattiyā sabyañjanaṁ. Saṅkāsanapakāsanavivaraṇavibhajana-uttānīkaraṇapaññatti atthapadasamāyogato sātthaṁ, akkharapadabyañjanākāraniruttiniddesasampattiyā sabyañjanaṁ. Atthagambhīratāpativedhagambhīratāhi sātthaṁ,

dhammagambhīratādesanāgambhīratāhi sabyañjanam.

Atthapatibhānapatisambhidāvisayato sāttham,

dhammaniruttipaṭisambhidāvisayato sabyañjanam. Paṇḍitavedanīyato sarikkhakajanappasādakanti² sāttham, saddheyyato lokiyajanappasādakanti sabyañjanam. Gambhīrādhippāyato sāttham, uttānapadato sabyañjanam. Upanetabbassābhāvato sakalaparipuṇṇabhāvena kevalaparipuṇṇam, apanetabbassa abhāvato niddosabhāvena parisuddham.

Sikkhattayapariggahitattā brahmabhūtehi seṭṭhehi caritabbato tesañca cariyabhāvato **brahmacariyaṁ**. Tasmā "sātthaṁ sabyañjanaṁ -pa-brahmacariyaṁ pakāsetī"ti vuccati.

Apica yasmā sanidānam sa-uppattikanca desento ādikalyāṇam deseti, vineyyānam anurūpato atthassa aviparītatāya hetudāharaṇayogato ca majjhekalyāṇam, sotūnam saddhāpaṭilābhena nigamanena ca pariyosānakalyāṇam. Evam desento ca brahmacariyam pakāseti. Tanca paṭipattiyā adhigamabyattito sāttham, pariyattiyā āgamabyattito sabyanjanam, sīlādipancadhammakkhandhayuttato kevalaparipuṇṇam, nirupakkilesato nittharaṇatthāya pavattito lokāmisanirapekkhato

ca parisuddham, setthatthena brahmabhūtānam Buddhapaccekabuddhasāvakānam cariyato brahmacariyanti vuccati, tasmāpi "so dhammam deseti -pa- brahmacariyam pakāsetī"ti vuccati.

Sādhu kho panāti sundaram kho pana, atthāvaham sukhāvahanti vuttam hoti. **Dhammiyā kathāyā**ti pānakānisamsapatisamyuttāya. Ayañhi keniyo sāyanhasamaye Bhagavato āgamanam assosi. "Tucchahattho Bhagavantam dassanāya gantum lajjamāno vikālabhojanā viratānampi pānakam kappatī"ti cintetvā pañcahi kājasatehi susankhatam badarapānam gāhāpetvā agamāsi. Yathāha Bhesajjakkhandhake "atha kho Keniyassa jatilassa etadahosi, kim nu kho aham samanassa Gotamassa harāpeyyan"ti<sup>1</sup> sabbam veditabbam. Tato nam Bhagavā yathā Sekkhasutte<sup>2</sup> Sākiye āvasathānisamsapatisamyuttāya kathāya, Gosingasālavane<sup>3</sup> tayo kulaputte sāmaggirasānisamsapatisamyuttāya, Rathavinīte<sup>4</sup> jātibhūmake bhikkhū dasakathāvatthupatisamyuttāya, evam tankhanānurūpāya pānakānisamsapatisamyuttāya kathāya pānakadānānisamsam sandassesi, tathārūpānam puññānam punapi kattabbatāya niyojento samādapesi, abbhussāham janento samuttejesi, sanditthikasamparāyikena phalavisesena pahamsento sampahamsesi. Tenāha "dhammiyā kathāya -pasampahamsesī"ti. So bhiyyoso mattāya Bhagavati pasanno Bhagavantam nimantesi, Bhagavā cassa tikkhattum patikkhipitvā adhivāsesi. Tenāha "atha kho Keniyo jatilo -pa-. Adhivāsesi Bhagavā tunhībhāvenā"ti.

Kimattham pana paṭikkhipi Bhagavāti? Punappunam yācanāya cassa puññavuḍḍhi bhavissati, bahutarañca paṭiyādessati, tato aḍḍhatelasānam bhikkhusatānam paṭiyattam aḍḍhasolasannam pāpuṇissatīti. Kuto aparāni kīṇi satānīti ce? Appaṭiyatteyeva hi bhatte Selo brāhmaṇo tīhi māṇavakasatehi saddhim pabbajissati, tam disvā Bhagavā evamāhāti. Mittāmacceti mitte ca kammakare ca. Ñātisālohiteti samānalohite ekayonisambandhe puttadhītādayo avasesabandhave ca.

<sup>1.</sup> Vi 3. 343 pitthe. 2. Ma 2. 16 pitthe. 3. Ma 1. 266 pitthe. 4. Ma 1. 199 pitthe.

Yenāti yasmā. Meti mayham. Kāyaveyyāvaṭikanti kāyena veyyāvaccam. Maṇḍalamāļam paṭiyādetīti setavitānamaṇḍapam¹ karoti.

Tiṇṇaṁ vedānanti Irubbedayajubbedasāmavedānaṁ. Saha Nighaṇḍunā ca Keṭubhena ca sanighaṇḍukeṭubhānaṁ. Nighaṇḍūti nāma Nighaṇḍurukkhādīnaṁ vevacanappakāsakaṁ satthaṁ. Keṭubhanti kiriyākappavikappo kavīnaṁ upakārāya satthaṁ. Saha akkharappabhedena sākkharappabhedānaṁ. Akkharappabhedoti sikkhā ca nirutti ca. Itihāsapañcamānanti Athabbanavedaṁ catutthaṁ katvā "itiha āsa itiha āsā"ti īdisavacanapaṭisaṁyutto purāṇakathāsaṅkhāto Itihāso pañcamo etesanti Itihāsapañcamā. Tesaṁ Itihāsapañcamānaṁ. Padaṁ tadavasesañca byākaraṇaṁ ajjheti vedeti cāti padako veyyākaraṇo. Lokāyate Vitaṇḍavādasatthe mahāpurisalakkhaṇādhikāre ca dvādasasahasse mahāpurisalakkhaṇasatthe anūno paripūrakārīti Lokāyatamahāpurisalakkhaṇesu anavayo, avayo na hotīti vuttaṁ hoti. Avayo nāma yo tāni atthato ca ganthato ca sandhāretuṁ na sakkoti.

Jaṅghāya hitaṁ vihāraṁ jaṅghāvihāraṁ, cirāsanādijanitaṁ parissamaṁ vinodetuṁ jaṅghāpasāraṇatthaṁ adīghacārikanti vuttaṁ hoti.

Anucaṅkamamānoti caṅkamamāno eva. Anuvicaramānoti ito cito ca caramāno. Keṇiyassa jaṭilassa assamoti Keṇiyassa assamaṁ nivesanaṁ. Āvāhoti kaññāgahaṇaṁ. Vivāhoti kaññādānaṁ. Mahāyaññoti mahāyajanaṁ. Māgadhoti Magadhānaṁ issaro. Mahatiyā senāya samannāgatattā seniyo. Bimbīti suvaṇṇaṁ, tasmā sārasuvaṇṇasadisavaṇṇatāya Bimbisāro. So me nimantitoti so mayā nimantito.

Atha brāhmaņo pubbe katādhikārattā Buddhasaddaṁ sutvāva amatenevābhisitto vimhayarūpattā<sup>2</sup> āha "Buddho'ti bho Keņiya vadesī"ti. Itaro yathābhūtaṁ ācikkhanto āha "Buddho'ti bho Sela vadāmī"ti. Tato naṁ punapi daļhīkaraṇatthaṁ pucchi, itaropi tatheva ārocesi. Atha kappasatasahassehipi Buddhasaddassa dullabhabhāvaṁ

<sup>1.</sup> Savitānam maṇḍapam (Sī), dussamaṇḍapam (Ma-Ṭṭha 3. 274 piṭṭhe)

<sup>2.</sup> Vimhayam ñāpento (Sī)

dassento āha "ghosopi kho eso dullabho lokasmim yadidam Buddho"ti. Tattha yadidanti nipāto, yo esoti vuttam hoti.

Atha brāhmaņo Buddhasaddam sutvā "kim nu kho so saccameva Buddho, udāhu nāmamattamevassa Buddho"ti vīmamsitukāmo cintesi, abhāsi eva vā "āgatāni kho pana -pa- vivaṭṭacchado"ti. Tattha mantesūti vedesu. Tathāgato kira uppajjissatīti patikacceva Suddhāvāsadevā brāhmanavesena lakkhanāni pakkhipitvā vede vācenti "tadanusārena mahesakkhā sattā Tathāgatam jānissantī"ti. Tena pubbe vedesu mahāpurisalakkhanāni āgacchanti. Parinibbute pana Tathāgate kamena antaradhāyanti, tena etarahi natthi. Mahāpurisassāti panidhisamādānañānasamādānakarunādigunamahato purisassa. Dveva gativoti dve eva nitthā. Kāmañcāyam gatisaddo "pañca kho imā Sāriputta gatiyo"ti-ādīsu<sup>1</sup> bhavabhede, "gatī migānam pavanan"ti-ādīsu<sup>2</sup> nivāsatthāne, "evam adhimattagatimanto" ti-ādīsu<sup>3</sup> paññāvam, "gatigatan" ti-ādīsu<sup>4</sup> visaṭabhāve vattati, idha pana nitthāyam veditabbo. Tattha kiñcāpi vehi lakkhanehi samannāgato rājā hoti cakkavatti, na tehi eva Buddho. Jātisāmañnato pana tāniyeva tānīti vuccanti. Tasmā vuttam "yehi samannāgatassā"ti.

Sace agāram ajjhāvasatīti yadi agāre vasati. Rājā hoti cakkavattīti catūhi acchariyadhammehi saṅgahavatthūhi ca lokam rañjanato rājā. Cakkaratanam vatteti, catūhi sampatticakkehi vattati, tehi ca param vatteti, parahitāya ca iriyāpathacakkānam vatto etasmim atthīti cakkavatti. Ettha ca rājāti sāmaññam, cakkavattīti visesanam. Dhammena caratīti dhammiko, ñāyena samena vattatīti attho. Dhammena rajjam labhitvā rājā jātoti dhammarājā. Parahitadhammakaraṇena vā dhammiko, attahitadhammakaraṇena dhammarājā. Caturantāya issaroti cāturanto, catusamuddantāya catubbidhadīpavibhūsitāya ca pathaviyā issaroti attho. Ajjhattam kodhādipaccatthike bahiddhā ca sabbarājāno vijesīti vijitāvī. Janapadatthāvariyappattoti janapade dhuvabhāvam thāvarabhāvam patto, na sakkā

<sup>1.</sup> Ma 1. 106 pitthe. 2. Vi 5. 263 pitthe. 3. Ma 1. 117 pitthe. 4. Vi 4. 205 pitthe.

kenaci cāletum, janapado vā tamhi thāvariyappatto anussukko sakammanirato acalo asampavedhītipi janapadatthāvariyappatto.

Seyyathidanti nipāto, tassa etāni katamānīti attho. Cakkaratanam -pa-pariņāyakaratanameva sattamanti tāni sabbappakārato
Ratanasuttavaṇṇanāyaṁ vuttāni. Tesu ayaṁ cakkavattirājā cakkaratanena ajitaṁ jināti, hatthi-assaratanehi vijite yathāsukhamanuvicarati, pariṇāyakaratanena vijitamanurakkhati, sesehi upabhogasukhamanubhavati. Paṭhamena cassa ussāhasattiyogo, hatthi-assagahapatiratanehi pabhusattiyogo, pariṇāyakaratanena mantasattiyogo suparipuṇṇo hoti, itthimaṇiratanehi ca tividhasattiyogaphalaṁ. So itthimaṇiratanehi bhogasukhamanubhoti, sesehi issariyasukhaṁ. Visesato cassa purimāni tīṇi adosakusalamūlajanitakammānubhāvena sampajjanti, majjhimāni alobhakusalamūlajanitakammānubhāvena, pacchimamekaṁ amohakusalamūlajanitakammānubhāvenāti veditabbaṁ.

Parosahassanti atirekasahassam. Sūrāti abhīrukajātikā. Vīrangarūpāti devaputtasadisakāyā, evam tāveke. Ayam panettha sabhāvo—vīrāti uttamasūrā vuccanti, vīrānam angam vīrangam, vīrakāranam vīriyanti vuttam hoti. Vīrangam rūpam etesanti vīrangarūpā, vīriyamayasarīrā viyāti vuttam hoti. Parasenappamaddanāti sace patimukham tittheyya parasenā, tam pamadditum samatthāti adhippāyo. **Dhammenā**ti "pāno na hantabbo"tiādinā<sup>1</sup> pañcasīladhammena. **Araham hoti Sammāsambuddho loke** vivattacchadoti ettha rāgadosamohamānaditthi-avijjāduccaritachadanehi sattahi paticchanne kilesandhakāre loke tam chadanam vivattetvā samantato sañjātāloko hutvā thitoti vivattacchado. Tattha pathamena padena pūjārahatā, dutiyena tassā hetu yasmā Sammāsambuddhoti. Tatiyena buddhattahetu vivattacchadatā vuttāti veditabbā. Atha vā vivatto ca vicchado cāti vivaṭṭacchado, vaṭṭarahito chadanarahito cāti vuttam hoti. Tena Araham vaṭṭābhāvena, Sammāsambuddho chadanābhāvenāti evam purimapadadvayasseva hetudvayam vuttam hoti. Dutiyena vesārajjena cettha purimasiddhi, pathamena dutiyasiddhi,

tatiyacatutthehi tatiyasiddhi hoti. Purimañca dhammacakkhum, dutiyam Buddhacakkhum, tatiyam samantacakkhum sādhetīti veditabbam.

Idāni Bhagavato santikam gantukāmo āha "kaham pana bho -pa-Sammāsambuddho" ti. Evam vutteti-ādīsu yenesāti yena disābhāgena esā. Nīlavanarājīti nīlavaṇṇarukkhapanti. Vanam¹ kira meghapantisadisam. Yattha Bhagavā tadā vihāsi, tam niddisanto āha "yenesā bho Sela nīlavanarājī" ti. Tattha "so viharatī" ti ayam panettha pāṭhaseso, bhummatthe vā karaṇavacanam. Pade padanti padasamīpe padam. Tena turitagamanam paṭisedheti. Durāsadā hīti kāraṇam āha, yasmā te durāsadā, tasmā evam bhonto āgacchantūti. Kim pana kāraṇā durāsadāti ce? Sīhāva ekacarā. Yathā hi sīhā sahāyakiccābhāvato ekacarā, evam tepi vivekakāmatāya. "Yadā cāhan" ti-ādinā pana te māṇavake upacāram sikkhāpeti. Tattha mā opātethāti mā pavesetha, mā kathetāti vuttam hoti. Āgamentūti paṭimānentu, yāva kathā pariyosānam gacchati, tāva tuṇhī bhavantūti attho.

Samannesīti gavesi. Yebhuyyenāti bahukāni addasa, appakāni nāddasa. Tato yāni na addasa, tāni dīpento āha "ṭhapetvā dve"ti. Kaṅkhatīti kaṅkhaṁ uppādeti patthanaṁ "aho vata passeyyan"ti. Vicikicchatīti tato tato tāni vicinanto kicchati na sakkoti daṭṭhuṁ. Nādhimuccatīti tāya vicikicchāya sanniṭṭhānaṁ na gacchati. Na sampasīdatīti tato "paripuṇṇalakkhaṇo ayan"ti Bhagavati pasādaṁ nāpajjati. Kaṅkhāya vā sudubbalavimati vuttā, vicikicchāya majjhimā, anadhimuccanatāya balavatī, asampasādena tehi tīhi dhammehi cittassa kālussiyabhāvo.

Kosohiteti vatthikosena paţicchanne. Vatthaguyheti aṅgajāte. Bhagavato hi varavāraṇasseva kosohitaṁ vatthaguyhaṁ suvaṇṇaṁ padumagabbhasamānaṁ. Taṁ so vatthapaṭicchannattā apassanto, antomukhagatāya ca jivhāya pahūtabhāvaṁ asallakkhento tesu dvīsu lakkhaṇesu kaṅkhī

ahosi vicikicchī. **Tathārūpan**ti kathaṁ rūpaṁ? Kimettha amhehi vattabbaṁ, vuttametaṁ Nāgasenatthereneva Milindaraññā puṭṭhena¹—

"Dukkaram bhante Nāgasena Bhagavatā katanti. Kim mahārājāti. Mahājanena hirikaraņokāsam Brahmāyubrāhmaņassa ca antevāsiuttarassa ca Bāvarissa antevāsīnam soļasannam brāhmaņānanca Selassa brāhmaņassa antevāsīnam tisatamāņavānanca dassesi bhanteti. Na mahārāja Bhagavā guyham dasseti, chāyam Bhagavā dasseti, iddhiyā abhisankharitvā nivāsananivattham kāyabandhanabaddham cīvarapārutam chāyārūpakamattam dasseti mahārājāti. Chāyārūpe diṭṭhe² sati diṭṭho eva nanu bhanteti. Tiṭṭhatetam mahārāja, hadayarūpam disvā bujjhanakasatto bhaveyya, hadayamamsam nīharitvā dasseyya Sammāsambuddhoti. Kallosi bhante Nāgasenā"ti.

Ninnāmetvāti nīharitvā. Kaņņasotānumasanena cettha dīghabhāvo, nāsikāsotānumasanena tanubhāvo, nalāṭacchādanena puthulabhāvo pakāsitoti veditabbo. Ācariyapācariyānanti ācariyānañceva ācariyācariyānañca. Sake vaņņeti attano guņe.

- 554. Paripuṇṇakāyoti lakkhaṇehi paripuṇṇatāya ahīnaṅgapaccaṅgatāya ca paripuṇṇasarīro. Surucīti sundarasarīrappabho. Sujātoti ārohapariṇāhasampattiyā saṇṭhānasampattiyā ca sunibbatto. Cārudassanoti sucirampi passantānaṁ atittijanakaṁ appaṭikūlaṁ ramaṇīyaṁ cāru eva dassanaṁ assāti cārudassano. Keci pana bhaṇanti "cārudassanoti sundaranetto"ti. Suvaṇṇavaṇṇoti suvaṇṇasadisavaṇṇo. Asīti bhavasi. Etaṁ sabbapadehi yojetabbaṁ. Susukkadāṭhoti suṭṭhu sukkadāṭho. Bhagavato hi dāṭhāhi candakiraṇā viya ativiya paṇḍararaṁsiyo niccharanti. Tenāha "susukkadāthosī"ti.
- 555. **Mahāpurisalakkhaṇā**ti pubbe vuttabyañjanāneva vacanantarena nigamento āha.

- 556. Idāni tesu lakkhaņesu attano abhirucitehi lakkhaņehi Bhagavantam thunanto āha "pasannanetto"ti-ādi. Bhagavā hi pañcavaṇṇapasādasampattiyā pasannanetto, paripuṇṇacandamaṇḍalasadisamukhattā sumukho, ārohapariṇāhasampattiyā brahā, brahmujugattatāya uju, jutimantatāya patāpavā. Yampi cettha pubbe vuttam, tam "majjhe samaṇasamghassā"ti iminā pariyāyena thunatā puna vuttam. Īdiso hi evam virocati. Esa nayo uttaragāthāyapi.
- 557-8. **Uttamavaṇṇino**ti uttamavaṇṇasampannassa. **Jambusaṇḍassā**ti Jambudīpassa. Pākaṭena issariyaṁ vaṇṇayanto āha, apica cakkavatti catunnampi dīpānaṁ issaro hoti.
- 559. **Khattiyā**ti jātikhattiyā. **Bhojā**ti bhogiyā. **Rājāno**ti ye keci rajjam kārentā. **Anuyantā**ti anugāmino sevakā. **Rājābhirājā**ti rājūnam pūjaniyo rājā hutvā, cakkavattīti adhippāyo. **Manujindo**ti manussādhipati paramissaro hutvā.
- 560. Evam vutte Bhagavā "ye te bhavanti Arahanto Sammāsambuddhā, te sake vaņņe bhaññamāne attānam pātukarontī"ti imam Selassa manoratham pūrento āha "rājāhamasmī"ti. Tatrāyamadhippāyo—yam kho mam tvam Sela yācasi "rājā arahasi bhavitum cakkavattī"ti, ettha appossukko hohi, rājāhamasmi, sati ca rājatte yathā añño rājā samānopi yojanasatam vā anusāsati, dve tīņi vā cattāri vā pañca vā yojanasatāni yojanasahassam vā cakkavatti hutvāpi catudīpapariyantamattam vā, nāhamevam paricchinnavisayo. Aham hi dhammarājā anuttaro bhavaggato Avīcipariyantam katvā tiriyam appameyyā lokadhātuyo anusāsāmi. Yāvatā hi apadadvipadādibhedā sattā, aham tesam aggo. Na hi me koci sīlena vā -pa- vimuttiñāṇadassanena vā, paṭibhāgo atthi. Svāham evam dhammarājā anuttaro anuttareneva catusatipaṭṭhānādibhedabodhipakkhiyasankhātena dhammena cakkam vattemi "idam pajahatha, idam upasampajja viharathā"ti-ādinā āṇācakkam, "idam kho pana bhikkhave dukkham ariyasaccan"ti-ādinā¹ pariyattidhammena dhammacakkameva vā. Cakkam

appaţivattiyanti yam cakkam appaţivattiyam hoti samanena vā -pa- kenaci lokasminti.

- 561-2. Evam attānam āvikarontam Bhagavantam disvā pītisomanassajāto Selo daļhikaraņattham "Sambuddho paṭijānāsī"ti gāthādvayamāha. Tattha ko nu senāpatīti dhammarañño bhoto dhammena pavattitassa dhammacakkassa anuppavattako senāpati koti pucchi.
- 563. Tena ca samayena Bhagavato dakkhiṇapasse āyasmā Sāriputto nisinno hoti suvaṇṇapuñjo viya siriyā sobhamāno, taṁ dassento Bhagavā "mayā pavattitan"ti gāthamāha. Tattha anujāto Tathāgatanti Tathāgatahetu anujāto, Tathāgatena hetunā jātoti attho.
- 564. Evam "ko nu senāpatī"ti pañham byākaritvā yam Selo āha "Sambuddho paṭijānāsī"ti, tatra nam nikkankham kātukāmo "nāham paṭiññāmatteneva paṭijānāmi, apicāham iminā kāraṇena Buddho"ti ñāpetum "abhiññeyyan"ti gāthamāha. Tattha abhiññeyyanti vijjā ca vimutti ca. Maggasaccasamudayasaccāni pana bhāvetabbapahātabbāni, hetuvacanena pana phalasiddhito tesam phalāni nirodhasaccadukhasaccānipi vuttāneva bhavanti, yato sacchikātabbam sacchikatam pariññeyyam pariññātanti evampettha vuttameva hoti. Evam catusaccabhāvanāphalañca vijjāvimuttim dassento "bujjhitabbam bujjhitvā Buddho jātosmī"ti yuttena hetunā buddhattam sādheti.
- 565-7. Evam nippariyāyena attānam pātukatvā attani kankhāvitaraṇattham brāhmaṇam abhittharayamāno "vinayassū"ti gāthāttayamāha. Tattha sallakattoti rāgasallādisattasallakattano. Brahmabhūtoti seṭṭhabhūto. Atituloti tulam atīto upamam atīto, nirūpamoti attho. Mārasenappamaddanoti "kāmā te paṭhamā senā"ti-ādikāya "pare ca avajānātī"ti¹ evam vuttāya māraparisasankhātāya

mārasenāya pamaddano. **Sabbāmitte**ti khandhakilesābhisaṅkhāramaccudevaputtamārādike sabbapaccatthike. **Vasīkatvā**ti attano vase vattetvā. **Akutobhayo**ti kutoci abhayo.

- 568-70. Evam vutte Selo brāhmaņo tāvadeva Bhagavati sañjātappasādo pabbajjāpekkho hutvā "imam bhavanto" ti gāthāttayamāha yathā tam paripākagatāya upanissayasampattiyā sammā codiyamāno. Tattha kanhābhijātikoti canḍālādinīcakule jāto.
- 571. Tato tepi māṇavakā tatheva pabbajjāpekkhā hutvā "etañce ruccati bhoto"ti gāthamāhamsu yathā tam tena saddhim katādhikārā kulaputtā.
- 572. Atha Selo tesu māṇavakesu tuṭṭhacitto te dassento pabbajjam yācamāno "brāhmanā"ti gāthamāha.
- 573. Tato Bhagavā yasmā Selo atīte Padumuttarassa Bhagavato sāsane tesamyeva tiṇṇam purisasatānam gaṇaseṭṭho hutvā tehi saddhim pariveṇam kārāpetvā dānādīni puññāni ca katvā kamena devamanussasampattim anubhavamāno pacchime bhave tesamyeva ācariyo hutvā nibbatto, tañca nesam kammam vimuttiparipākāya paripakkam ehibhikkhubhāvassa ca upanissayabhūtam, tasmā te sabbeva ehibhikkhupabbajjāya pabbājento "svākkhātan"ti gāthamāha. Tattha Sandiṭṭhikanti paccakkham. Akālikanti maggānantaraphaluppattito na kālantare pattabbaphalam. Yatthāti yannimittā. Maggabrahmacariyanimittā hi pabbajjā appamattassa sativippavāsavirahitassa tīsu sikkhāsu sikkhato amoghā hoti. Tenāha "svākkhātam -pa- sikkhato"ti.

Evañca vatvā "etha bhikkhavo"ti Bhagavā avoca, te sabbe pattacīvaradharā hutvā ākāsenāgamma Bhagavantam abhivādesum. Evamimam tesam ehibhikkhubhāvam sandhāya sangītikārā "alattha kho Selo -pa- upasampadan"ti āhamsu.

Bhuttāvinti bhuttavantam. Onītapattapāņinti pattato onītapāņim, apanītahatthanti vuttam hoti. Tattha "upagantvā"ti pāṭhaseso daṭṭhabbo. Itarathā hi Bhagavantam ekamantam nisīdīti na yujjati.

- 574. Aggihuttamukhāti Bhagavā Keņiyassa cittānukūlavasena anumodanto evamāha. Tattha aggiparicariyam vinā brāhmaṇānam yaññābhāvato "aggihuttamukhā yaññā"ti vuttam. Aggihuttaseṭṭhā aggihuttapadhānāti attho. Vede sajjhāyantehi paṭhamam sajjhāyitabbato¹ sāvittī "chandaso mukhan"ti vuttā. Manussānam seṭṭhato rājā "mukhan"ti vutto. Nadīnam ādhārato paṭisaraṇato ca sāgaro "mukhan"ti vutto. Candayogavasena "ajja kattikā ajja rohinī"ti sañjānanato ālokakaraṇato sommabhāvato ca "nakkhattānam mukham cando"ti vutto. Tapantānam aggattā ādicco "tapatam mukhan"ti vutto. Dakkhiṇeyyānam pana aggattā visesena tasmim samaye Buddhappamukham saṃgham sandhāya "puññam ākaṅkhamānānam, saṃgho ve yajatam mukhan"ti vutto. Tena saṃgho puññassa āyamukhanti dasseti.
- 576. **Yaṁ taṁ saraṇan**ti aññabyākaraṇagāthamāha. Tassattho—pañcahi cakkhūhi cakkhumā Bhagavā yasmā mayaṁ ito aṭṭhame divase taṁ saraṇaṁ agamamha, tasmā sattarattena tava sāsane anuttarena damathena dantamha, aho te saranassa ānubhāvoti.
- 577-8. Tato param Bhagavantam dvīhi gāthāhi thunitvā tatiyāya vandanam yācati—
  - 579. "Bhikkhavo tisatā ime, tiṭṭhanti pañjalīkatā. Pāde vīra pasārehi, nāgā vandantu Satthuno"ti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

 $Suttanip\bar{a}ta\underline{t}\underline{t}hakath\bar{a}ya$ 

Selasuttavaṇṇanā niṭṭhitā.

#### 8. Sallasuttavannanā

580. **Animittan**ti Sallasuttam. Kā uppatti? Bhagavato kira upaṭṭhāko eko upāsako, tassa putto kālamakāsi. So puttasokābhibhūto sattāham nirāhāro ahosi. Tam anukampanto Bhagavā tassa gharam gantvā sokavinodanattham imam suttamabhāsi.

Tattha animittanti kiriyākāranimittavirahitam. Yathā hi "yadāham akkhim vā nikhaņissāmi, bhamukam vā ukkhipissāmi, tena nimittena tam bhaṇḍam avaharā"ti-ādīsu kiriyākāranimittamatthi, na evam jīvite. Na hi sakkā laddhum "yāvāham idam vā idam vā karomi, tāva tvam jīva, mā mīyā"ti. Anaññātanti ato eva na sakkā ekamsena aññātum "ettakam vā ettakam vā kālam iminā jīvitabban"ti gatiyā āyupariyantavasena vā. Yathā hi Cātumahārājikādīnam parimitam āyu, na tathā maccānam, evampi ekamsena anaññātam.

Kasiranti anekapaccayapaṭibaddhavuttibhāvato kicchaṁ, na sukhayāpanīyaṁ. Tathā hi taṁ assāsapaṭibaddhañca passāsapaṭibaddhañca mahābhūtapaṭibaddhañca kabaļīkārāhārapaṭibaddhañca usmāpaṭibaddhañca viññāṇapaṭibaddhañca. Anassasantopi hi na jīvati apassasantopi. Catūsu ca dhātūsu kaṭṭhamukhādi-āsīvisadaṭṭho viya kāyo pathavīdhātuppakopena tāva thaddho hoti kaliṅgarasadiso. Yathāha—

"Patthaddho bhavatī kāyo, daṭṭho kaṭṭhamukhena vā. Pathavīdhātuppakopena, hoti kaṭṭhamukheva so"ti¹.

Āpodhātuppakopena pūtibhāvam āpajjitvā paggharitapubbamamsalohito aṭṭhicammāvaseso hoti. Yathāha—

"Pūtiko bhavatī kāyo, daṭṭho pūtimukhena vā. Āpodhātuppakopena, hoti pūtimukheva so"ti<sup>1</sup>.

Tejodhātuppakopena aṅgārakāsuyaṁ pakkhitto viya samantā pariḍayhati. Yathāha—

"Santatto bhavatī kāyo, daṭṭho aggimukhena vā. Tejodhātuppakopena, hoti aggimukheva so"ti¹.

Vāyodhātuppakopena sañchijjamānasandhibandhano pāsāņehi koţṭetvā sañcuṇṇiyamānatthiko viya ca hoti. Yathāha—

"Sañchinno bhavatī kāyo, daṭṭho satthamukhena vā. Vāyodhātuppakopena, hoti satthamukheva so"ti¹.

Dhātuppakopabyāpannakāyopi ca na jīvati. Yadā pana tā dhātuyo aññamaññam patiṭṭhānādikiccam sādhentāpi samam vahanti, tadā jīvitam pavattati. Evam mahābhūtapaṭibaddhañca jīvitam. Dubbhikkhādīsu pana āhārupacchedena sattānam jīvitakkhayo pākaṭo eva. Evam kabaļīkārāhārapaṭibaddhañca jīvitam. Tathā asitapītādiparipāke kammajateje khīne sattā jīvitakkhayam pāpuṇantāpi pākaṭā eva. Evam usmāpaṭibaddhañca jīvitam. Viññāṇe pana niruddhe niruddhato pabhuti sattānam na hoti jīvitanti evampi loke pākaṭameva. Evam viññāṇapaṭibaddhañca jīvitam. Evam anekapaccayapaṭibaddhavuttibhāvato kasiram veditabbam.

Parittañcāti appakam, devānam jīvitam upanidhāya tiņagge ussāvabindusadisam, cittakkhaṇato uddham abhāvena vā parittam. Atidīghāyukopi hi satto atītena cittena jīvittha, na jīvati, na jīvissati, anāgatena jīvissati, na jīvati, na jīvittha, paccuppannena jīvati, na jīvittha, na jīvissati. Vuttañcetam—

"Jīvitam attabhāvo ca, sukhadukkhā ca kevalā. Ekacittasamāyuttā, lahuso vattate khaņo.

Cullāsītisahassāni, kappā tiṭṭhanti ye marū. Natveva tepi jīvanti, dvīhi cittehi saṁyutā"ti².

Tañca dukkhena saṁyutanti tañca jīvitaṁ evaṁ animittamanaññātaṁ kasiraṁ parittañca samānampi sītuṇhaḍaṁsamakasādisamphassakhuppipāsāsaṅkhāradukkhavipariṇāmaduk khadukkhadukkhehi saṁyutaṁ. Kiṁ vuttaṁ hoti? Yasmā īdisaṁ maccānaṁ jīvitaṁ,

<sup>1.</sup> Abhi-Ttha 1. 339 pitthepi.

tasmā tvam yāva tam parikkhayam na gacchati, tāva dhammacariyameva brūhaya, mā puttamanusocāti.

- 581. Athāpi maññeyyāsi "sabbūpakaraņehi puttaṁ anurakkhantassāpi me so mato, tena socāmī"ti, evampi mā soci. Na hi so upakkamo atthi, yena jātā na miyyare, na hi sakkā kenaci upakkamena jātā sattā mā marantūti rakkhitunti vuttaṁ hoti. Tato yasmā so "jaraṁ patvā nāma bhante maraṇaṁ anurūpaṁ, atidaharo me putto mato"ti cintesi, tasmā āha "jarampi patvā maraṇaṁ, evaṁdhampā hi pāṇino"ti, jaraṁ patvāpi appatvāpi maraṇaṁ, natthi ettha niyamoti vuttaṁ hoti.
- 582. Idāni tamattham nidassanena sādhento "phalānamiva pakkānan" tiādimāha. Tassattho—yathā phalānam pakkānam yasmā sūriyuggamanato pabhuti sūriyātapena santappamāne rukkhe pathaviraso ca āporaso ca pattato sākham sākhato khandham khandhato mūlanti evam anukkamena mūlato pathavimeva pavisati, ogamanato pabhuti pana pathavito mūlam mūlato khandhanti evam anukkamena sākhāpattapallavādīni puna ārohati, evam ārohanto ca paripākagate phale¹ vaṇṭamūlam na pavisati. Atha sūriyātapena tappamāne vaṇṭamūle pariļāho uppajjati. Tena tāni phalāni pāto pāto niccakālam patanti, nesam pāto patanato² bhayam hotī, patanā bhayam hotīti attho. Evam jātānam maccānam niccam maraṇato bhayam. Pakkaphalasadisā hi sattāti.
- 583-6. Kiñca bhiyyo—"yathāpi kumbhakārassa -pa- jīvitan"ti. Tasmā "daharā ca -pa- parāyaṇā"ti evaṁ gaṇha, evañca gahetvā "tesaṁ maccu -pa-ñātī vā pana ñātake"ti evaṃpi gaṇha. Yasmā ca na pitā tāyate puttaṁ, ñātī vā pana ñātake, tasmā pekkhataṁyeva -pa- nīyati.

Tattha ayam yojanā—passamānānamyeva ñātīnam "amma tātā" ti-ādinā nayena puthu anekappakārakam lālapatamyeva maccānam

ekameko macco yathā go vajjho evam nīyati, evam passa upāsaka yāva atāņo lokoti.

- 587. Tattha ye Buddhapaccekabuddhādayo dhitisampannā, te "evamabbhāhato loko maccunā ca jarāya ca, so na sakkā kenaci parittāṇam kātun"ti yasmā jānanti, tasmā dhīrā na socanti viditvā lokapariyāyam, imam lokasabhāvam na socantīti vuttam hoti.
- 588. Tvam pana yassa maggam -pa- paridevasi. Kim vuttam hoti? Yassa mātukucchim āgatassa āgatamaggam vā, ito cavitvā aññattha gatassa gatamaggam vā na jānāsi, tassa ime ubho ante asampassam nirattham paridevasi. Dhīrā pana te passantā viditvā lokapariyāyam na socantīti.
- 589. Idāni "nirattham paridevasī"ti ettha vuttaparidevanāya niratthakabhāvam sādhento "paridevayamāno ce"ti-ādimāha. Tattha udabbaheti ubbaheyya dhāreyya, attani sañjaneyyāti attho. Sammūļho himsamattānanti sammūļho hutvā attānam bādhento. Kayirā ce nam vicakkhaņoti yadi tādiso kañci attham udabbahe, vicakkhaņopi nam paridevam kareyya.
- 590. Na hi ruṇṇenāti etthāyam yojanā—na pana koci ruṇṇena vā sokena vā cetaso santim pappoti, apica kho pana rodato socato ca bhiyyo assa uppajjate dukkham, sarīranca dubbanniyādīhi upahannatīti.
- 591. **Na tena petā**ti tena paridevanena kālakatā na pālenti na yāpenti, na tam tesam upakārāya hoti. Tasmā niratthā paridevanāti.
- 592. Na kevalañca niratthā, anatthampi āvahati. Kasmā? Yasmā sokamappajahaṁ -pa- vasamanvagū. Tattha anutthunantoti anusocanto. Vasamanvagūti vasaṁ gato.

- 593. Evampi niratthakattam anatthāvahattama sokassa dassetvā idāni sokavinayattham ovadanto "aññepi passā"ti-ādimāha. Tattha gamineti gamike, paralokagamanasajje thiteti vuttam hoti. Phandantevidhapāninoti maranabhayena phandamāneyeva idha satte.
- 594. **Yena yenā**ti yenākārena maññanti "dīghāyuko bhavissati, arogo bhavissatī"ti. Tato taṁ aññathāyeva hoti, so evaṁ maññito maratipi, rogīpi hoti. Etādiso ayaṁ vinābhāvo maññitappaccanīkena hoti, passa upāsaka lokasabhāvanti evamettha adhippāyayojanā veditabbā.
- 596. **Arahato sutvā**ti imam evarūpam Arahato dhammadesanam sutvā. **Neso labbhā mayā itī**ti so peto "idāni mayā puna jīvatū"ti na labbhā iti parijānanto, vineyya paridevitanti vuttam hoti.
- 597. Kiñca bhiyyo—"yathā saraṇamādittaṁ -pa- dhaṁsaye"ti. Tattha dhīro dhitisampadāya, sapañño sābhāvikapaññāya, paṇḍito bāhusaccapaññāya, kusalo cintakajātikatāya veditabbo. Cintāmayasutamayabhāvanāmayapaññāhi vā yojetabbaṁ.
- 598-9. Na kevalañca sokameva, paridevam -pa- sallamattano. Tattha pajappanti taṇham. Domanassanti cetasikadukkam. Abbaheti uddhare. Sallanti etameva tippakāram dunnīharaṇaṭṭhena antovijjhanaṭṭhena ca sallam, pubbe vuttam sattavidham rāgādisallam vā. Etasmim hi abbūļhe salle abbūļhasallo -pa- nibbutoti arahattanikūṭena desanam niṭṭhāpesi. Tattha asitoti taṇhādiṭṭhīhi anissito. Pappuyyāti pāpuṇitvā. Sesam idha ito pubbe vuttattā uttānatthameva, tasmā na vaṇṇitam.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Sallasuttavannanā niţthitā.

### 9. Vāsetthasuttavannanā

Evam me sutanti Vāseṭṭhasuttam. Kā uppatti? Ayameva, yāssa nidāne vuttā. Atthavaṇṇanam panassa vuttanayāni uttānatthāni ca padāni pariharantā karissāma. Icchānaṅgaloti gāmassa¹ nāmam.
Brāhmaṇamahāsālānam Caṅkī Tārukkho Todeyyoti vohāranāmametam, Pokkharasāti Jāṇussoṇīti nemittikam. Tesu kira eko Himavantapasse pokkharaṇiyā padume nibbatto, aññataro tāpaso tam padumam gahetvā tattha sayitam dārakam disvā samvaḍḍhetvā rañño dassesi, pokkhare sayitattā "pokkharasātī"ti cassa nāmamakāsi. Ekassa ṭhānantare nemittikam. Tena kira Jānussonināmakam purohitatthānam laddham, so teneva paññāyi.

Te sabbepi aññe ca abhiññātā abhiññātā brāhmaṇamahāsālā kasmā Icchānaṅgale paṭivasantīti? Vedasajjhāyanaparivīmaṁsanatthaṁ. Tena kira samayena Kosalajanapade vedakā brāhmaṇā vedānaṁ sajjhāyakaraṇatthañca atthūpaparikkhaṇatthañca tasmiṁyeva gāme sannipatanti. Tena tepi antarantarā attano bhogagāmato āgamma tattha paṭivasanti.

Vāseṭṭhabhāradvājānanti Vāseṭṭhassa ca Bhāradvājassa ca.

Ayamantarākathāti yaṁ attano sahāyakabhāvānurūpaṁ kathaṁ kathentā anuvicariṁsu, tassā kathāya antarā vemajjheyeva ayaṁ aññā kathā udapādīti vuttaṁ hoti. Saṁsuddhagahaṇikoti saṁsuddhakucchiko, saṁsuddhāya brāhmaṇiyā eva kucchismiṁ nibbattoti adhippāyo. "Samavepākiniyā gahaṇiyā"ti-ādīsu hi udaraggi "gahaṇī"ti vuccati, idha pana mātukucchi.

Yāva sattamāti mātu mātā pitu pitāti evaṁ paṭilomena yāva satta jātiyo². Ettha ca pitāmaho ca pitāmahī ca pitāmahā, tathā mātāmaho ca mātāmahī ca mātāmahā ca pitāmahāyeva. Pitāmahānaṁ yugaṁ pitāmahayugaṁ. Yuganti āyuppamāṇaṁ. Abhilāpamattameva cetaṁ, atthato pana pitāmahāyeva pitāmahayugaṁ. Akkhittoti jātiṁ ārabbha "kiṁ so"ti kenaci

<sup>1.</sup> Icchānaṅgalanti nigamassa (Ka)

anavaññāto. **Anupakkuṭṭho**ti jātisandosavādena anupakkuṭṭhapubbo. **Vatasampanno**ti¹ ācārasampanno. **Saññāpetun**ti ñāpetuṁ bodhetuṁ, nirantaraṁ kātunti vuttaṁ hoti. **Āyāmā**ti gacchāma.

- 600. Anuññātapaṭiññātāti "tevijjā tumhe"ti evam mayam ācariyehi ca anuññātā, attanā ca paṭijānimhāti attho. Asmāti bhavāma. Ubhoti dvepi janā. Aham Pokkharasātissa, Tārukkhassā'yam māṇavoti aham Pokkharasātissa jeṭṭhantevāsī aggasisso, ayam Tārukkhassāti adhippāyena bhaṇati ācariyasampattim attano sampattinca dīpento.
- 601. **Tevijjānan**ti tivedānam. **Kevalino**ti niṭṭhaṅgatā. **Asmase**ti amha bhavāma. Idāni taṁ kevalibhāvaṁ vitthārento āha "padaka'smā -pasādisā"ti. Tattha jappeti vede. **Kammunā**ti dasavidhena kusalakammapathakammunā. Ayaṁ hi pubbe sattavidhaṁ kāyavacīkammaṁ sandhāya "yato kho bho sīlavā hotī"ti āha. Tividhaṁ manokammaṁ sandhāya "vatasampanno"ti āha. Tena samannāgato hi ācārasampanno hoti.
- 602-5. Idāni tam vacanantarena dassento āha "ahañca kammunā brūmī"ti. Khayātītanti ūnabhāvam atītam, paripuṇṇanti attho. Peccāti upagantvā. Namassantīti namo karonti. Cakkhum loke samuppannanti avijjandhakāre loke tam andhakāram vidhamitvā lokassa diṭṭhadhammikādiatthasandassanena cakkhu hutvā samuppannam.
- 606. Evam abhitthavitvā Vāseṭṭhena yācito Bhagavā dvepi jane saṅgaṇhanto āha "tesam vo aham byakkhissan"ti-ādi. Tattha byakkhissanti byākarissāmi. Anupubbanti tiṭṭhatu tāva brāhmaṇacintā, kīṭapaṭaṅgatiṇarukkhato pabhuti vo anupubbam byakkhissanti evamettha adhippāyo veditabbo. Evam vitthārakathāya vinetabbā hi te māṇavakā. Jātivibhaṅganti jātivitthāram. Aññamaññā hi jātiyoti tesam tesam hi pāṇānam jātiyo aññā aññā, nānappakārāti attho.

607. Tato pāṇānaṁ jātivibhaṅge kathetabbe "tiṇarukkhepi jānāthā"ti anupādinnakānaṁ tāva kathetuṁ āraddho. Taṁ kimatthamiti ce? Upādinnesu sukhañāpanatthaṁ. Anupādinnesu hi jātibhede gahite upādinnesu so pākaṭataro hoti. Tattha tiṇāni nāma antopheggūni bahisārāni. Tasmā tālanāļikerādayopi tiṇasaṅgahaṁ gacchanti. Rukkhā nāma bahipheggū antosārā. Tiṇāni ca rukkhā ca tiṇarukkhā. Te upayogabahuvacanena dassento āha "tiṇarukkhepi jānāthā"ti. Na cāpi paṭijānareti "mayaṁ tiṇā, mayaṁ rukkhā"ti evampi na paṭijānanti. Liṅgaṁ jātimayanti apaṭijānantānampi ca tesaṁ jātimayameva saṇṭhānaṁ attano mūlabhūtatiṇādisadisameva hoti. Kiṁ kāraṇaṁ? Aññamaññā hi jātiyo, yasmā aññā tiṇajāti, aññā rukkhajāti, tiṇesupi aññā tālajāti, aññā nāḷikerajātīti evaṁ vitthāretabbaṁ.

Tena kim dīpeti? Yam jātivasena nānā hoti, tam attano paṭiññam paresam vā upadesam vināpi aññajātito visesena gayhati. Yadi ca jātiyā brāhmaņo bhaveyya, sopi attano paṭiññam paresam vā upadesam vinā khattiyato vessasuddato vā visesena gayheyya, na ca gayhati, tasmā na jātiyā brāhmaņoti. Parato pana "yathā etāsu jātīsū"ti imāya gāthāya etamattham vacībhedeneva āvikarissati.

- 608. Evam anupādinnesu jātibhedam dassetvā, upādinnesu, tam dassento "tato kīţe"ti evamādimāha. Tattha kīţāti kimayo. Paṭaṅgāti paṭaṅgāyeva. Yāva kunthakipilliketi kunthakipillikam pariyantam katvāti attho.
- 609. **Khuddake**ti kāļakakaṇḍakādayo. **Mahallake**ti sasabiļārādayo. Sabbe hi te anekavaṇṇā.
- 610. **Pādūdare**ti udarapāde, udaramyeva yesam pādāti vuttam hoti. **Dīghapiṭṭhike**ti sappānam hi sīsato yāva nanguṭṭhā piṭṭhi eva hoti, tena te "dīghapiṭṭhikā"ti vuccanti. Tepi anekappakārā āsīvisādibhedena.

- 611. **Odake**ti udakamhi jāte. Macchāpi anekappakārā rohitamacchādibhedena.
- 612. **Pakkhī**ti sakuņe. Te hi pakkhānam atthitāya "pakkhī"ti vuccanti. Pattehi yantīti **pattayānā.** Vehāse gacchantīti **vihangamā.** Tepi anekappakārā kākādibhedena.
- 613. Evam thalajalākāsagocarānam pāṇānam jātibhedam dassetvā idāni yenādhippāyena tam dassesi, tam āvikaronto "yathā etāsū"ti gāthamāha. Tassattho sankhepato pubbe vuttādhippāyavannanāvaseneva veditabbo.
- 614-6. Vitthārato panettha yam vattabbam, tam sayameva dassento "na kesehī"ti-ādimāha. Tatrāyam yojanā—yam vuttam "natthi manussesu liṅgam jātimayam puthū"ti, tam evam natthīti veditabbam. Seyyathidam? Na kesehīti. Na hi "brāhmaṇānam īdisā kesā honti, khattiyānam īdisā"ti niyamo atthi yathā hatthi-assamigādīnanti iminā nayena sabbam yojetabbam. Liṅgam jātimayam neva, yathā aññāsu jātisūti idam pana vuttassevatthassa nigamananti veditabbam. Tassa yojanā—tadeva¹ yasmā imehi kesādīhi natthi manussesu liṅgam jātimayam puthu, tasmā veditabbametam "brāhmaṇādibhedesu manussesu liṅgam jātimayam neva yathā aññāsu jātīsū"ti.
- 617. Idāni evam jātibhede asantepi brāhmaņo khattiyoti idam nānattam yathā jātam, tam dassetum "paccattan"ti gāthamāha. Tassattho—etam tiracchānānam viya yonisiddhameva kesādisanṭhānanānattam manussesu brāhmaņādīnam attano attano sarīresu na vijjati. Avijjamānepi pana etasmim yadetam brāhmaņo khattiyoti nānattavidhānapariyāyam vokāram, tam vokāranca manussesu samaññāya pavuccati, vohāramattena vuccatīti.

619-625. Ettāvatā Bhagavā Bhāradvājassa vādam niggahetvā idāni yadi jātiyā brāhmaņo bhaveyya, ājīvasīlācāravipannopi brāhmaņo bhaveyya. Yasmā pana porāņā brāhmaņā tassa brāhmaņabhāvam na icchanti, loke ca aññepi paņḍitamanussā, tasmā Vāseṭṭhassa vādapaggahaṇattham tam dassento "yo hi koci manussesū"ti-ādikā aṭṭha gāthāyo āha. Tattha gorakkhanti khettarakkham, kasikammanti vuttam hoti. Pathavī hi "go"ti vuccabhi, tappabhedo ca khettam. Puthusippenāti tantavāyakammādinānāsippena. Vohāranti vaṇijjam. Parapessenāti paresam veyyāvaccena. Issatthanti āvudhajīvikam, usuñca sattiñcāti¹ vuttam hoti. Porohiccenāti purohitakammena.

626. Evam brāhmaņasamayena ca lokavohārena ca ājīvasīlācāravipannassa abrāhmaņabhāvam sādhetvā evam sante na jātiyā brāhmaņo, guņehi pana brāhmaņo hoti. Tasmā yattha yattha kule jāto yo guņavā, so brāhmaņo, ayamettha ñāyoti evametam ñāyam atthato āpādetvā puna tadeva ñāyam vacībhedena pakāsento āha "na cāham brāhmaṇam brūmī"ti.

Tassattho—ahaṁ pana yvāyaṁ catūsu yonīsu yattha katthaci jāto, tatrāpi vā visesena yo brāhmaṇasamaññitāya² mātari sambhūto, taṁ yonijaṁ mattisambhavaṁ, yā cāyaṁ "ubhato sujāto"ti-ādinā³ nayena brāhmaṇehi brāhmaṇassa parisuddha-uppattimaggasaṅkhātā yoni kathīyati, "saṁsuddhagahaṇiko"ti iminā³ ca mātusampatti, tatopi jātasambhūtattā "yonijo mattisambhavo"ti ca vuccati, tampi yonijaṁ mattisambhavaṁ iminā ca yonijamattisambhavamattena brāhmaṇaṁ na brūmi. Kasmā? Yasmā "bho bho"ti vacanamattena aññehi sakiñcanehi visiṭṭhattā bhovādī nāma so hoti, sace hoti sakiñcano. Yo panāyaṁ yattha katthaci kule jātopi rāgādikiñcanābhāvena akiñcano, sabbagahaṇapaṭinissaggena ca anādāno, akiñcanaṁ anādānaṁ tamahaṁ brūmi brāhmaṇaṁ. Kasmā? Yasmā bāhitapāpoti.

<sup>1.</sup> Satthañcāti (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Brāhmaņassa samvaņņitāya (Syā)

<sup>3.</sup> Dī 1. 106; Ma 2. 377 piṭṭhesu.

- 627. Kiñca bhiyyo—"sabbasaṁyojanaṁ chetvā"ti-ādikā sattavīsati gāthā. Tattha sabbasaṁyojananti dasavidhaṁ saṁyojanaṁ. Na paritassatīti taṇhāya na tassati¹. Tamahanti taṁ ahaṁ rāgādīnaṁ saṅgānaṁ atikkantattā saṅgātigaṁ, catunnampi yogānaṁ abhāvena visaṁyuttaṁ brāhmaṇaṁ vadāmīti attho.
- 628. **Naddhin**ti nayhanabhāvena pavattaṁ kodhaṁ. **Varattan**ti bandhanabhāvena pavattaṁ taṇhaṁ. **Sandānaṁ sahanukkaman**ti anusayānukkamasahitaṁ dvāsaṭṭhidiṭṭhisandānaṁ, idaṁ sabbampi chinditvā ṭhitaṁ avijjāpalighassa ukkhittattā **ukkhittapalighaṁ** catunnaṁ saccānaṁ buddhattā **Buddhaṁ** ahaṁ brāhmanaṁ vadāmīti attho.
- 629. Aduţṭhoti evam dasahi akkosavatthūhi akkosanca, pāṇi-ādīhi pothananca andubandhanadīhi bandhananca yo akuddhamanaso hutvā adhivāseti, khantibalena samannagatattā khantībalam, punappunam uppattiyā anīkabhūtena teneva khantībalānīkena samannagatattā balānīkam tam evarūpam aham brāhmaṇam vadāmīti attho.
- 630. **Vatavantan**ti dhutavatena samannāgatam, catupārisuddhisīlena **sīlavantam**, taṇhā-ussadābhāvena **anussadam**, chaļindriyadamanena **dantam**, koṭiyam ṭhitena attabhāvena **antimasārīram** tamaham brāhmaṇam vadāmīti attho.
- 631. **Yo na limpatī**ti evameva yo abbhantare duvidhepi kāme na limpati, tasmim kāme na santhāti, tamaham brāhmanam vadāmīti attho.
- 632. **Dukkhassā**ti khandhadukkhassa. **Pannabhāran**ti ohitakkhandhabhāram catūhi yogehi sabbakilesehi vā **visamyuttam** tamaham brāhmanam vadāmīti attho.
- 633. **Gambhīrapaññan**ti gambhīresu khandhādīsu pavattāya paññāya samannāgatam, dhammojapaññāya **medhāvim**, "ayam duggatiyā, ayam sugatiyā, ayam nibbānassa maggo, ayam amaggo"ti evam magge amagge ca chekatāya

maggāmaggassa kovidam, arahattasankhātam uttamatthamanuppattam tamaham brāhmanam vadāmīti attho.

## 634. **Asamsaţţhan**ti

dassanasavanasamullāpaparibhogakāyasamsaggānam abhāvena asamsaṭṭham. **Ubhayan**ti gihīhi ca anagārehi cāti ubhayehipi asamsaṭṭham. **Anokasārin**ti anālayacārim, **tam** evarūpam aham brāhmanam vadāmīti attho.

- 635. **Nidhāyā**ti nikkhipitvā oropetvā. **Tasesu thāvaresu cā**ti taṇhātāsena tasesu taṇhābhāvena thiratāya thāvaresu. **Yo na hantī**ti yo evaṁ sabbasattesu vigatapaṭighatāya nikkhittadaṇḍo neva kañci sayaṁ hanati, na aññena ghāteti, tamahaṁ brāhmaṇaṁ vadāmīti attho.
- 636. Aviruddhanti āghātavasena viruddhesupi lokiyamahājanesu āghātābhāvena aviruddham, hatthagate dande vā satthe vā avijjamānepi paresam pahāradānato aviratattā attadandesu janesu nibbutam nikkhittadandam, pancannam khandhānam "aham maman"ti gahitattā sādānesu tassa gahanassa abhāvena anādānam tam evarūpam aham brāhmanam vadāmīti attho.
- 637. Āraggāti yassete rāgādayo ayañca paraguņamakkhaņalakkhaņo makkho āraggā sāsapo viya papatito, yathā sāsapo āragge na santiṭṭhati, evam citte na tiṭṭhati, tamaham brāhmaṇam vadāmīti attho.
- 638. **Akakkasan**ti apharusam. **Viññāpanin**ti atthaviññāpanim. **Saccan**ti bhūtam. **Nābhisaje**ti yāya girāya aññam kujjhāpanavasena na laggāpeyya, khīṇāsavo nāma evarūpameva giram bhāseyya, tasmā tamaham brāhmaṇam vadāmīti attho.
- 639. Sāṭakābharaṇādīsu **dīghaṁ vā rassaṁ vā,** maṇimuttādīsu **aṇuṁ** vā **thūlaṁ** vā, mahaggha-appagghavasena **subhaṁ** vā **asubhaṁ** vā yo puggalo

imasmim **loke** parapariggahitam **nādiyati**, tamaham brāhmaṇam vadāmīti attho.

- 640. **Nirāsāsan**ti<sup>1</sup> nittaņham. **Visamyuttan**ti sabbakilesehi viyuttam tamaham brāhmaṇam vadāmīti attho.
- 641. Ālayāti taṇhā. Aññāya akathaṁkathīti aṭṭha vatthūni yathābhūtaṁ jānitvā aṭṭhavatthukāya vicikicchāya nibbicikiccho.

Amatogadhamanuppattanti amatam nibbānam ogahetvā anuppattam tamaham brāhmaṇam vadāmīti attho.

- 642. **Ubho**ti dvepi puññāni pāpāni ca chaḍḍetvāti attho. **Saṅgan**ti rāgādibhedam saṅgam. **Upaccagā**ti atikkanto. Tamaham vaṭṭamūlasokena **asokam**, abbhantare rāgarajādīnam abhāvena **virajam**, nirupakkilesatāya **suddham** brāhmanam vadāmīti attho.
- 643. Vimalanti abbhādimalavirahitam. Suddhanti nirupakkilesam. Vippasannanti pasannacittam. Anāvilanti kilesāvilattavirahitam. Nandībhavaparikkhīṇanti tīsu bhavesu parikkhīṇataṇham tamaham brāhmaṇam vadāmīti attho.
- 644. Yo bhikkhu imam rāgapalipathanceva kilesadugganca samsāravaṭṭanca catunnam saccānam appaṭivijjhanakamohanca atīto, cattāro oghe tiṇṇo hutvā pāram anuppatto, duvidhena jhānena jhāyī, taṇhāya abhāvena anejo, kathamkathāya abhāvena akathamkathī, upādānānam abhāvena anupādiyitvā kilesanibbānena nibbuto, tamaham brāhmaṇam vadāmīti attho.
- 645. **Yo** puggalo **idha** loke ubhopi **kāme** hitvā **anāgāro** hutvā paribbajati, tam parikkhīņakāmañceva parikkhīņabhavañca aham brāhmanam vadāmīti attho.

- 646. **Yo idha** loke chadvārikam **taṇham** jahitvā gharāvāsena anatthiko **anāgāro** hutvā paribbajati, taṇhāya ceva bhavassa ca parikkhīṇattā **taṇhābhavaparikkhīṇam** tamaham brāhmanam vadāmīti attho.
- 647. **Mānusakaṁ yogan**ti mānusakaṁ āyuñceva pañcavidhakāmaguṇe ca. Dibbayogepi eseva nayo. **Upaccagā**ti yo mānusakaṁ yogaṁ hitvā dibbaṁ atikkanto, taṁ sabbehi catūhi yogehi visaṁyuttaṁ ahaṁ brāhmaṇaṁ vadāmīti attho.
- 648. **Ratin**ti pañcakāmaguṇaratim. **Aratin**ti araññavāse ukkaṇṭhitattam. **Sītibhūtan**ti nibbutam, **nirupadhin**ti nirupakkilesam, **vīran**ti tam evarūpam sabbam khandhalokam abhibhavitvā ṭhitam vīriyavantam aham brāhmaṇam vadāmīti attho.
- 649. **Yo vedī**ti yo sattānam sabbākārena cutinca paṭisandhinca pākaṭam katvā jānāti, **tamaham** alaggatāya **asattam**, paṭipattiyā suṭṭhu gatattā **sugatam**, catunnam saccānam buddhatāya **Buddham** brāhmaṇam vadāmīti attho.
- 650. **Yassā**ti yassete devādayo gatim na jānanti, **tamaham** āsavānam khīnatāya **khīnāsavam**, kilesehi ārakattā **arahantam** brāhmaṇam vadāmīti attho.
- 651. **Pure**ti atītakkhandhesu. **Pacchā**ti anāgatesu. **Majjhe**ti paccuppannesu. **Kiñcanan**ti yassetesu ṭhānesu taṇhāgāhasaṅkhātaṁ kiñcanaṁ natthi, **tamahaṁ** rāgakiñcanādīhi **akiñcanaṁ**, kassaci gahaṇassa abhāvena **anādānaṁ** brāhmanaṁ vadāmīti attho.
- 652. Acchambhitattena usabhasadisatāya **usabhaṁ**, uttamaṭṭhena **pavaraṁ**, vīriyasampattiyā **vīraṁ**, mahantānaṁ sīlakkhandhādīnaṁ esitattā **mahesiṁ**, tiṇṇaṁ mārānaṁ vijitattā **vijitāvinaṁ**, ninhātakilesatāya **nhātakaṁ**, catusaccabuddhatāya **Buddhaṁ taṁ** evarūpaṁ brāhmaṇaṁ vadāmīti attho.
- 653. Yo pubbenivāsam pākaṭam katvā jānāti, chabbīsatidevalokabhedam saggam, catubbidham apāyañca dibbacakkhunā passati, atho jātikkhayasankhātam arahattam patto, tamaham brāhmaṇam vadāmīti attho.

- 654. Evam Bhagavā guņato brāhmaṇam vatvā "ye jātito brāhmaṇo'ti abhinivesam karonti, te idam vohāramattam ajānantā¹, sā ca nesam diṭṭhi duddiṭṭhī'ti dassento "samaññā hesā"ti gāthādvayamāha. Tassattho—yadidam "brāhmaṇo khattiyo Bhāradvājo Vāseṭṭho''ti nāmagottam pakappitam, samaññā hesā lokasmim, paññattivohāramattanti veditabbam. Kasmā? Yasmā sammuccā samudāgatam samanuññāya² āgatam. Tam hi tattha tattha jātakāleyevassa ñātisālohitehi pakappitam katam. No cetam evam pakappeyyum, na koci kañci disvā "ayam Brāhmaṇo''ti vā "Bhāradvājo''ti vā jāneyya.
- 655. Evam pakappitancetam dīgharattamanusayitam diṭṭhigatamajānatam, "pakappitam nāmagottam, nāmagottamattametam samvohārattham pakappitan"ti ajānantānam sattānam hadaye dīgharattam diṭṭhigatamanusayitam, tassa anusayitattā tam nāmagottam ajānantā te pabruvanti³ "jātiyā hoti brāhmaņo"ti, ajānantāyeva evam vadantīti vuttam hoti.
- 656-7. Evam "ye 'jātito brāhmaņo'ti abhinivesam karonti, te idam vohāramattamajānantā, sā ca nesam diṭṭhi duddiṭṭhī"ti dassetvā idāni nippariyāyameva jātivādam paṭikkhipanto kammavādañca niropento "na jaccā"ti-ādimāha. Tattha "kammunā brāhmaņo hoti, kammunā hoti abrāhmaņo"ti imissā upaḍḍhagāthāya atthavitthāraṇattham "kassako kammunā"ti-ādi vuttam. Tattha kammunāti paccuppannena kasikammādinibbattakacetanākammunā.
- 659. **Paṭiccasamuppādadassā**ti "iminā paccayena evam hotī"ti evam paṭiccasamuppādadassāvino. **Kammavipākakovidā**ti sammānāvamānārahe kule kammavasena uppatti hoti, aññāpi hīnapaṇītatā hīnapaṇīte kamme vipaccamāne hotīti evam kammavipākakusalā.
- 660. "Kammunā vattatī"ti gāthāya pana "loko"ti vā "pajā"ti vā "sattā"ti vā ekoyeva attho, vacanamattameva nānam. Purimapadena

<sup>1.</sup> Idam vohāramajānantā (Syā), idamajānantā (Sī, Ma-Ttha 3. 300. pitthe ca)

<sup>2.</sup> Samaññāya (Ka)

<sup>3.</sup> No pabrunti (Ma 2. 412 pitthe)

cettha "atthi brahmā mahābrahmā -pa- seṭṭho sajitā vasī pitā bhūtabhabyānan"ti¹ imissā diṭṭhiyā nisedho veditabbo. Kammunā hi vattati tāsu tāsu gatīsu uppajjati loko, tassa ko sajitāti. Dutiyena "evaṁ kammunā uppannopi ca pavattiyampi atītapaccuppannabhedena kammunā eva pavattati, sukhadukkhāni paccanubhonto hīnapaṇītādibhāvaṁ āpajjanto pavattatī"ti dasseti. Tatiyena tamevatthaṁ nigameti "evaṁ sabbathāpi kammanibandhanā sattā kammeneva baddhā hutvā pavattanti, na aññathā"ti. Catutthena tamatthaṁ upamāya vibhāveti rathassāṇīva yāyatoti. Yathā rathassa yāyato āṇi nibandhanaṁ hoti, na tāya anibaddho yāti, evaṁ lokassa uppajjato ca pavattato ca kammaṁ nibandhanaṁ, na tena anibaddho uppajjati nappavattati.

- 661. Idāni yasmā evam kammanibandhano loko, tasmā seṭṭhena kammunā seṭṭhabhāvam dassento "tapenā"ti gāthādvayamāha. Tattha tapenāti indriyasamvarena. Brahmacariyenāti sikkhānissitena vuttāvasesaseṭṭhacariyena. Samyamenāti sīlena. Damenāti paññāya. Etena seṭṭhaṭṭhena² brahmabhūtena kammunā brāhmaṇo hoti. Kasmā? Yasmā etam brāhmaṇamuttamam, yasmā etam kammam uttamo brāhmaṇabhāvoti³ vuttam hoti. "Brahmānan"tipi pāṭho, tassattho—brahmam ānetīti brahmānam, brahmabhāvam āneti āvahati detīti vuttam hoti.
- 662. Dutiyagāthāya **santo**ti santakileso. **Brahmā Sakko**ti brahmā ca Sakko ca. Yo evarūpo, so na kevalam brāhmaņo, apica kho brahmā ca Sakko ca so vijānatam paṇḍitānam, evam Vāseṭṭha jānāhīti vuttam hoti. Sesam vuttanayamevāti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Vāsetthasuttavannanā nitthitā.

#### 10. Kokālikasuttavannanā

Evam me sutanti Kokālikasuttam. Kā uppatti? Imassa suttassa uppatti atthavaṇṇanāyameva āvi bhavissati. Atthavaṇṇanāya cassa evam me sutantiādi vuttanayameva. Atha kho Kokālikoti ettha pana ko ayam Kokāliko, kasmā ca upasankamīti? Vuccate—ayam kira Kokālikaraṭṭhe¹ Kokālikanagare Kokālikaseṭṭhissa putto pabbajitvā pitarā kārāpite vihāreyeva paṭivasati "Cūļakokāliko"ti nāmena, na Devadattassa sisso. So hi brāhmaṇaputto "Mahākokāliko"ti paññāyi.

Bhagavati kira Sāvatthiyam viharante dve aggasāvakā pañcamattehi bhikkhusatehi saddhim janapadacārikam caramānā upakatthāya vassūpanāyikāya vivekavāsam vasitukāmā te bhikkhū uyyojetvā attano pattacīvaramādāya tasmim janapade tam nagaram patvā tam vihāram agamamsu. Tattha te Kokālikena saddhim sammoditvā tam āhamsu "āvuso mayam idha temāsam vasissāma, mā kassaci āroceyyāsī"ti. So "sādhū"ti patissunitvā temāse atīte itaradivasam pageva nagaram pavisitvā ārocesi "tumhe aggasāvake idhāgantvā vasamāne na jānittha, na te koci paccayenāpi nimantetī"ti. Nagaravāsino "kasmā no bhante nārocayitthā"ti. Kim ārocitena, kim nāddasatha dve bhikkhū vasante, nanu ete aggasāvakāti. Te khippam sannipatitvā sappiguļavatthādīni ānetvā Kokālikassa purato nikkhipimsu. So cintesi "paramappicchā aggasāvakā 'payuttavācāya uppanno lābho'ti ñatvā na sādiyissanti, asādiyantā addhā 'āvāsikassa dethā'ti bhanissanti, handāham imam lābham gāhāpetvā gacchāmī"ti. So tathā akāsi, therā disvāva payuttavācāya uppannabhāvam ñatvā "ime paccayā neva amhākam, na Kokālikassa vattantī"ti cintetvā "āvāsikassa dethā"ti avatvā patikkhipitvā pakkamimsu. Tena Kokāliko "katham hi nāma attanā aggaņhantā mayhampi na dāpesun"ti domanassam uppādesi.

<sup>1.</sup> Kokāliratthe (Sī) Sam-Ţtha 1. 198; Am-Ţtha 3. 326 pitthesupi passitabbam.

Te Bhagavato santikam agamamsu. Bhagavā ca pavāretvā sace attanā janapadacārikam na gacchati, aggasāvake peseti "caratha bhikkhave cārikam bahujanahitāyā"ti-ādīni<sup>1</sup> vatvā. Idamācinnam Tathāgatānam. Tena kho pana samayena attanā agantukāmo hoti. Atha kho ime punadeva uyvojesi "gacchatha bhikkhave caratha cārikan"ti. Te pañcamattehi bhikkhusatehi saddhim cārikam caramānā anupubbena tasmim ratthe tameva nagaram agamamsu. Nāgarā there sanjānitvā saha parikkhārehi dānam sajjetvā nagaramajjhe mandapam katvā dānam adamsu, therānanca parikkhāre upanāmesum. Therā gahetvā bhikkhusamghassa adamsu. Tam disvā Kokāliko cintesi "ime pubbe appicchā ahesum, idāni lobhābhibhūtā pāpicchā jātā, pubbepi appicchasantutthapavivittasadisā maññe, ime pāpicchā asantagunaparidīpakā pāpabhikkhū"ti. So there upasankamitvā "āvuso tumhe pubbe appicchā santutthā pavivittā viya ahuvattha, idāni panattha pāpabhikkhū jātā"ti vatvā pattacīvaramādāya tāvadeva taramānarūpo nikkhamitvā gantvā "Bhagavato etamattham ārocessāmī"ti Sāvatthābhimukho gantvā anupubbena Bhagavantam upasankami. Ayamettha Kokāliko, iminā kāranena upasankami. Tena vuttam "atha kho Kokāliko bhikkhu yena Bhagavā tenupasankamī"ti-ādi.

Bhagavā taṁ turitaturitaṁ āgacchantaṁ disvāva āvajjetvā aññāsi "aggasāvake akkositukāmo āgato"ti. "Sakkā nu kho paṭisedhetun"ti ca āvajjento "na sakkā, theresu aparajjhitvā āgato, ekaṁsena padumaniraye uppajjissatī"ti addasa. Evaṁ disvāpi pana "Sāriputtamoggallānepi nāma garahantaṁ sutvā na nisedhetī"ti parūpavādamocanatthaṁ ariyūpavādassa mahāsāvajjabhāvadassanatthañca "mā hevan"ti-ādinā nayena tikkhattuṁ paṭisedhesi. Tattha mā hevanti mā evamāha, mā evaṁ abhaṇīti attho. Pesalāti piyasīlā. Saddhāyikoti saddhāgamakaro, pasādāvahoti vuttaṁ hoti. Paccayikoti paccayakaro, "evametan"ti sanniṭṭhāvahoti vuttaṁ hoti.

Acirapakkantassāti pakkantassa sato na cireneva. Sabbo kāyo phuţo ahosīti kesaggamattampi okāsaṁ avajjetvā sakalasarīraṁ

aṭṭhīni bhinditvā uggatāhi pīļakāhi ajjhotthaṭaṁ ahosi. Tattha yasmā Buddhānubhāvena tathārūpaṁ kammaṁ Buddhānaṁ sammukhībhāve vipākaṁ na deti, dassanūpacāre pana vijahitamatte deti, tasmā tassa acirapakkantassa pīļakā uṭṭhahiṁsu. Teneva vuttaṁ "acirapakkantassa ca Kokālikassā"ti. Atha kasmā tattheva na aṭṭhāsīti ce? Kammānubhāvena. Okāsakataṁ hi kammaṁ avassaṁ vipaccati, taṁ tassa tattha ṭhātuṁ na deti. So kammānubhāvena codiyamāno uṭṭhāyāsanā pakkāmi. Kaļāyamattiyoti caṇakamattiyo¹. Beluvasalāṭukamattiyoti taruṇabeluvamattiyo. Pabhijjiṁsūti bhijjiṁsu. Tāsu bhinnāsu sakalasarīraṁ panasapakkaṁ viya ahosi. So pakkena gattena anayabyasanaṁ patvā dukkhābhibhūto Jetavanadvārakoṭṭhake sayi. Atha dhammassavanatthaṁ āgatāgatā manussā taṁ disvā "dhi Kokālika, dhi Kokālika ayuttamakāsi, attanoyeva mukhaṁ nissāya anayabyasanaṁ pattosī"ti āhaṁsu. Tesaṁ sutvā ārakkhadevatā dhikkāraṁ akaṁsu, ārakkhadevatānaṁ ākāsaṭṭhadevatāti iminā upāyena yāva Akaniṭṭhabhavanā ekadhikkāro udapādi.

Tadā ca Turū² nāma bhikkhu Kokālikassa upajjhāyo anāgāmiphalam patvā Suddhāvāsesu nibbatto hoti, sopi samāpattiyā vuṭṭhito tam dhikkāram sutvā āgamma Kokālikam ovadi Sāriputtamoggallānesu cittappasādajananattham. So tassāpi vacanam aggahetvā aññadatthu tameva aparādhetvā kālam katvā padumaniraye uppajji. Tenāha "atha kho Kokāliko bhikkhu tenevābādhena -pa āghātetvā"ti.

Atha kho brahmā Sahampatīti ko ayam brahmā, kasmā ca Bhagavantam upasankamitvā etadavocāti? Ayam Kassapassa Bhagavato sāsane Sahako nāma bhikkhu anāgāmī hutvā Suddhāvāsesu uppanno, tattha nam "Sahampati brahmā"ti sanjānanti. So pana "aham Bhagavantam upasankamitvā padumanirayam kittessāmi, tato Bhagavā bhikkhūnam ārocessati. Kathānusandhikusalā bhikkhū tatthāyuppamāṇam pucchissanti, Bhagavā ācikkhanto ariyūpavāde ādīnavam pakāsessatī"ti iminā kāraṇena Bhagavantam

upasankamitvā etadavoca. Bhagavā tatheva akāsi, aññataropi bhikkhu pucchi. Tena ca puṭṭho "seyyathāpi bhikkhū"ti-ādimāha.

Tattha **vīsatikhāriko**ti Māgadhakena patthena cattāro patthā Kosalaraṭṭhe eko pattho hoti, tena patthena cattāro patthā āļhakam, cattāri āļhakāni doṇam, catudoṇā mānikā, catumānikā khārī, tāya khāriyā vīsatikhāriko. **Tilavāho**ti tilasakaṭam. **Abbudo nirayo**ti abbudo nāma koci paccekanirayo natthi, Avīcimhiyeva abbudagaṇanāya paccanokāso pana "abbudo nirayo"ti vutto. Esa nayo **nirabbudā**dīsu.

Tattha vassagaṇanāpi evaṁ veditabbā—yatheva hi sataṁ satasahassāni koṭi hoti, evaṁ sataṁ satasahassakoṭiyo pakoṭi nāma hoti, sataṁ satasahassapakoṭiyo koṭippakoṭi nāma, sataṁ satasahassakoṭippakoṭiyo nahutaṁ, sataṁ satasahassanahutāni ninnahutaṁ, sataṁ satasahassaninnahutāni ekaṁ abbudaṁ, tato vīsatiguṇaṁ nirabbudaṁ. Esa nayo sabbattha. Keci pana "tattha tattha paridevanānattenapi kammakaraṇanānattenapi imāni nāmāni laddhānī"ti vadanti, apare "sītanarakā eva ete"ti.

Athāparanti tadatthavisesatthadīpakam gāthābandham sandhāya vuttam. Pāṭhavasena vuttavīsatigāthāsu hi ettha "satam sahassānan"ti ayamekā eva gāthā vuttatthadīpikā, sesā visesatthadīpikā eva, avasāne gāthādvayameva pana Mahā-aṭṭhakathāyam vinicchitapāṭhe natthi. Tenāvocumha "vīsatigāthāsū"ti.

- 663. Tattha **kuṭhārī**ti attacchedakaṭṭhena kuṭhārisadisā pharusavācā. **Chindatī**ti kusalamūlasaṅkhātaṁ attano mūlaṁyeva nikantati.
- 664. **Nindiyan**ti ninditabbam. **Tam vā nindati yo pasamsiyo**ti yo uttamaṭṭhena pasamsāraho puggalo, tam vā so pāpicchatādīni āropetvā garahati. **Vicinātī**ti upacināti. **Kalin**ti aparādham.
- 665. **Ayam kalī**ti ayam aparādho. **Akkhesū**ti jūtakīļana-akkhesu. **Sabbassāpi sahāpi attanā**ti sabbena attano dhanenapi attanāpi saddhim.

**Sugatesū**ti suṭṭhu gatattā, sundarañca ṭhānaṁ gatattā Sugatanāmakesu Buddhapaccekabuddhasāvakesu. **Manaṁ padosaye**ti yo manaṁ padūseyya. Tassāyaṁ manopadoso eva mahattaro kalīti vuttaṁ hoti.

- 666. Kasmā? Yasmā satam sahassānam -pa- pāpakam, yasmā vassagaņanāya ettako so kālo, yam kālam ariyagarahī vācam mananca paņidhāya pāpakam nirayam upeti, tattha paccatīti vuttam hoti. Idam hi sankhepena padumaniraye āyuppamāņam.
- 667. Idāni aparenapi nayena "ayameva mahattaro kali, yo sugatesu manam padūsaye"ti imamattham vibhāvento "abhūtavādī"ti-ādimāha. Tattha abhūtavādīti ariyūpavādavasena alikavādī. Nirayanti Padumādim. Pecca samā bhavantīti ito paṭigantvā nirayūpapattiyā samā bhavanti. Paratthāti paraloke.
- 668. Kiñca bhiyyo—yo appaduṭṭhassāti. Tattha manopadosābhāvena appaduṭṭho, avijjāmalābhāvena suddho, pāpicchābhāvena anaṅgaṇoti veditabbo. Appaduṭṭhattā vā suddhassa, suddhattā anaṅgaṇassāti evampettha yojetabbaṁ.
- 669. Evam sugatesu manopadosassa mahattarakalibhāvam sādhetvā idāni Vāritavatthugāthā nāma cuddasa gāthā āha. Imā kira Kokālikam mīyamānameva ovadantenāyasmatā Mahāmoggallānena vuttā, "mahābrahmunā"ti eke. Tāsam iminā suttena saddhim ekasangahattham ayamuddeso "yo lobhaguņe anuyutto"ti-ādi. Tattha paṭhamagāthāya tāva "guņo"ti niddiṭṭhattā anekakkhattum pavattattā vā lobhoyeva lobhaguņo, taṇhāyetam adhivacanam. Avadaññūti avacanaññū Buddhānampi ovādam aggahaṇena. Maccharīti pañcavidhamacchariyena. Pesuṇiyam anuyutto aggasāvakānam bhedakāmatāya. Sesam pākaṭameva. Idam vuttam hoti—yo āvuso Kokālika tumhādiso anuyuttalobhataṇhāya lobhaguṇe anuyutto assaddho kadariyo avadaññū maccharī pesuṇiyam anuyutto, so vacasā paribhāsati aññam abhāsaneyyampi puggalam. Tena tam vadāmi "mukhaduggā"ti gāthāttayam.

- 670. Tassāyam anuttānapadattho—**mukhadugga** mukhavisama **vibhūta** vigatabhūta alikavādi **anariya** asappurisa **bhūnahu** bhūtihanaka vuḍḍhināsaka **purisanta** antimapurisa **kali** alakkhipurisa **avajāta** Buddhassa avajātaputta.
- 671. **Rajamākirasī**ti kilesarajam attani pakkhipasi. **Papatan**ti sobbham. "Papātan"tipi pātho, so evattho. "Papadan"tipi pātho, mahānirayanti attho.
- 672. **Eti hatan**ti ettha **ha.** iti nipāto, **tan**ti taṁ kusalākusalakammaṁ. Atha vā **hatan**ti gataṁ paṭipannaṁ, upacitanti attho. **Suvāmī**ti sāmi tassa kammassa katattā. So hi taṁ kammaṁ labhateva, nāssa taṁ nassatīti vuttaṁ hoti. Yasmā ca labhati, tasmā **dukkhaṁ mando -pa- kibbisakārī.**
- "ayosaṅkusamāhataṭṭhānan"ti-ādimāha. Tattha purima-upaḍḍhagāthāya tāva attho—yaṁ taṁ ayosaṅkusamāhataṭṭhānaṁ sandhāya Bhagavatā "tamenaṁ bhikkhave nirayapālā pañcavidhabandhanaṁ nāma kāraṇaṁ karontī"ti¹ vuttaṁ, taṁ upeti, evaṁ upento² ca tattheva ādittāya lohapathaviyā nipajjāpetvā nirayapālehi pañcasu ṭhānesu ākoṭiyamānaṁ tattaṁ khilasaṅkhātaṁ tiṇhadhāramayasūlamupeti, yaṁ sandhāya Bhagavatā vuttaṁ "tattaṁ ayokhilaṁ hatthe gamentī"ti-ādi¹. Tato parā upaḍḍhagāthā anekāni vassasahassāni tattha paccitvā pakkāvasesānubhavanatthaṁ anupubbena khārodakanadītīraṁ gatassa yaṁ taṁ "tattaṁ ayoguḷaṁ mukhe pakkhipanti, tattaṁ tambalohaṁ mukhe āsiñcantī"ti vuttaṁ, taṁ sandhāya vuttaṁ. Tattha ayoti lohaṁ. Guḷasannibhanti beluvasaṇṭhānaṁ. Ayogahaṇena cettha tambalohaṁ, itarena ayoguḷaṁ veditabbaṁ. Patirūpanti katakammānurūpaṁ.
- 674. Tato parāsu gāthāsu **na hi vaggū**ti "gaņhatha paharathā"ti-ādīni vadantā nirayapālā madhuravācam na vadanti. **Nābhijavantī**ti

na sumukhabhāvena abhimukhā javanti, na sumukhā upasaṅkamanti, anayabyasanamāvahantā eva upasaṅkamantīti vuttaṁ hoti. Na tāṇamupentīti tāṇaṁ leṇaṁ paṭisaraṇaṁ hutvā na upagacchanti, gaṇhantā hanantā eva upentīti vuttaṁ hoti. Aṅgāre santhate sayantīti aṅgārapabbataṁ āropitā samānā anekāni vassasahassāni santhate aṅgāre senti. Ginisampajjalitanti samantato jalitaṁ sabbadisāsu ca sampajjalitaṁ aggiṁ. Pavisantīti mahāniraye pakkhittā samānā ogāhanti. Mahānirayo nāma yo so "catukkaṇṇo"ti¹ vutto, yaṁ yojanasate ṭhatvā passataṁ akkhīni bhijjanti.

- 675. Jālena ca onahiyānāti ayojālena paliveṭhetvā migaluddakā migam viya hananti. Idam Devadūte avuttakammakāraṇam. Andhamva timisamāyantīti andhakaraṇena andhameva bahalandhakārattā "timisan"ti saññitam dhūmaroruvam nāma narakam gacchanti. Tatra kira nesam kharadhūmam ghāyitvā akkhīni bhijjanti, tena "andhamvā"ti vuttam. Tam vitatam hi yathā mahikāyoti tanca andhatimisam mahikāyo viya vitatam hotīti attho. "Vitthatan"tipi pāṭho. Idampi Devadūte avuttakammakāraṇameva.
- 676. Atha lohamayanti ayam pana Lohakumbhī pathavipariyantikā catunahutādhikāni dveyojanasatasahassāni gambhīrā samatittikā tattalohapūrā hoti. Paccanti hi tāsu cirarattanti tāsu kumbhīsu dīgharattam paccanti. Agginisamāsūti aggisamāsu. Samuppilavāteti² samuppilavantā, sakimpi uddham sakimpi adho gacchamānā pheņuddehakam paccantīti vuttam hoti. Devadūte vuttanayeneva tam veditabbam.
- 677. **Pubbalohitamisse**ti pubbalohitamissāya Lohakumbhiyā. **Tattha kin**ti tattha. **Yaṁ yaṁ disakan**ti disaṁ vidisaṁ<sup>3</sup>. **Adhisetī**ti gacchati. "Abhisetī'tipi pāṭho, tattha yaṁ yaṁ disaṁ allīyati apassayatīti attho. **Kilissatī**ti bādhīyati. "Kilijjatī''tipi pāṭho, pūti hotīti attho. **Samphusamāno**ti tena pubbalohitena phuṭṭho samāno. Idampi Devadūte avuttakammakāraṇaṁ.

<sup>1.</sup> Ma 3. 202; Am 1. 140 pitthesu. 2. Samuppilavāsoti (Sī), samuppilavāsāti (Syā)

<sup>3.</sup> Disatanti disam (Sī, Syā)

- 678. **Puļavāvasathe**ti puļavānam āvāse. Ayampi Lohakumbhīyeva Devadūte "gūthanirayo"ti vuttā, tattha patitassa sūcimukhapāṇā chavi-ādīni chinditvā aṭṭhimiñjam khādanti. **Gantum na hi tīramapatthī**ti apagantum na hi tīram atthi. "Tīravamatthī"tipi pāṭho, soyevattho. Tīrameva ettha "tīravan"ti vuttam. **Sabbasamā hi samantakapallā**ti yasmā tassā kumbhiyā uparibhāgepi nikujjitattā sabbattha samā samantato kaṭāhā, tasmā apagantum tīram natthīti vuttam hoti.
- 679. Asipattavanam Devadūte vuttanayameva. Tam hi dūrato ramaņīyam ambavanam viya dissati, athettha lobhena nerayikā pavisanti, tato nesam vāteritāni pattāni patitvā angapaccangāni chindanti. Tenāha "tam pavisanti samucchidagattā"ti. Tam pavisanti tato suṭṭhu chinnagattā hontīti. Jivham baļisena gahetvā ārajayārajayā vihanantīti tattha asipattavane vegena dhāvitvā patitānam musāvādīnam nerayikānam nirayapālā jivham baļisena nikkaḍḍhitvā yathā manussā allacammam bhūmiyam pattharitvā khilehi ākoṭenti, evam ākoṭetvā pharasūhi phāletvā phāletvā ekamekam koṭim chindetvā vihananti, chinnachinnā koṭi punappunam samuṭṭhāti. "Āracayāracayā"tipi pāṭho, āvinchitvā āvinchitvāti attho. Etampi Devadūte avuttakammakāraṇam.
- 680. **Vetaraņin**ti Devadūte "mahatī khārodakā nadī"ti¹ vuttanadim. Sā kira gaṅgā viya udakabharitā dissati, athettha nhāyissāma pivissāmāti nerayikā patanti. **Tiṇhadhārakhuradhāran**ti tiṇhadhāraṁ khuradhāraṁ, tikkhadhārakhuradhāravatinti vuttaṁ hoti. Tassā kira nadiyā uddhamadho ubhayatīresu ca tiṇhadhārā khurā paṭipāṭiyā ṭhapitā viya tiṭṭhanti, tena sā "tiṇhadhārā khuradhārā"ti vuccati. Taṁ tiṇhadhārakhuradhāraṁ udakāsāya upenti allīyantīti attho. Evaṁ upentā ca pāpakammena coditā **tattha mandā papatanti** bālāti attho.
- 681. **Sāmā sabalā**ti etam parato "soņā"ti iminā yojetabbam. Sāmavaņņā kammāsavaņņā ca soņā khādantīti vuttam

hoti. **Kākolagaņā**ti kaņhakākagaņā. **Paṭigiddhā**ti suṭṭhu sañjātagedhā hutvā, "mahāgijjhā"ti eke. **Kulalā**ti kulalapakkhino, "senānametaṁ nāman"ti eke. **Vāyasā**ti akaṇhakākā. Idampi devadūte avuttakammakāraṇaṁ. Tattha vuttānipi pana kānici idha na vuttāni, tāni etesaṁ purimapacchimabhāgattā vuttāneva hontīti veditabbāni.

682. Idāni sabbamevetam nirakavuttim dassetvā ovadanto "kicchā vatāyan" ti gāthamāha. Tassattho—kicchā vata ayam idha narake nānappakārakammakaraṇabhedā vutti, yam jano phusati kibbisakārī. Tasmā idha jīvitasese jīvitasantatiyā vijjamānāya idha loke thitoyeva samāno saraṇagamanādikusaladhammānutthānena kiccakaro naro siyā bhaveyya. Kiccakaro bhavantopi ca sātaccakāritāvaseneva bhaveyya. Na pamajje muhuttampi na pamādamāpajjeyyāti ayamettha samuccayavaṇṇanā. Yasmā pana vuttāvasesāni padāni pubbe vuttanayattā uttānatthattā ca suviññeyyāneva, tasmā anupadavaṇṇanā na katāti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Kokālikasuttavaņņanā niţţhitā.

# 11. Nālakasuttavaņņanā

685. Ānandajāteti Nālakasuttam. Kā uppatti? Padumuttarassa kira Bhagavato sāvakam moneyyapaṭipadam paṭipannam disvā tathattam abhikamkhamāno tato pabhuti kappasatasahassam pāramiyo pūretvā Asitassa isino bhāgineyyo Nālako nāma tāpaso Bhagavantam dhammacakkappavattitadivasato sattame divase "aññātametan"ti-ādīhi dvīhi gāthāhi moneyyapaṭipadam pucchi, tassa Bhagavā "moneyyam te upaññissan"ti-ādinā nayena tam byākāsi. Parinibbute pana Bhagavati saṅgītim karontenāyasmatā Mahākassapena āyasmā Ānando tameva moneyyapaṭipadam puṭṭho yena yadā ca samādapito Nālako Bhagavantam

pucchi, tam sabbam pākaṭam katvā dassetukāmo "ānandajāte"ti-ādikā vīsati vatthugāthāyo vatvā abhāsi. Tam sabbampi "Nālakasuttan"ti vuccati.

Tattha Ānandajāteti samiddhijāte vuddhippatte. Patīteti tuṭṭhe. Atha vā Ānandajāteti pamudite. Patīteti somanassajāte. Sucivasaneti akiliṭṭhavasane. Devānam hi kapparukkhanibbattāni vasanāni rajam vā malamvā na gaṇhanti. Dussam gahetvāti idha dussasadisattā "dussan"ti laddhavohāram dibbavattham ukkhipitvā. Asito isīti kaṇhasarīravaṇṇattā evamladdhanāmo isi. Divāvihāreti divāvihāratthāne. Sesam padato uttānameva.

Sambandhato pana—ayam kira Suddhodanassa pitu Sīhahanurañño purohito Suddhodanassapi anabhisittakāle sippācariyo hutvā abhisittakāle purohitoyeva ahosi. Tassa sāyam pātam rājupatthānam āgatassa rājā daharakāle viya nipaccakāram akatvā añjalikammamattameva karoti. Dhammatā kiresā pattābhisekānam Sakyarājūnam. Purohito tena nibbijjitvā "pabbajjāmaham mahārājā"ti āha. Rājā tassa nicchayam ñatvā "tena hi ācariya mameva uyyāne vasitabbam, yathā te aham abhinham passeyyan"ti yāci, so "evam hotū" ti patissunitvā tāpasapabbajjam pabbajitvā raññā upatthahiyamāno uyyāneyeva vasanto kasinaparikammam katvā attha samāpattiyo pañcābhiññāyo ca nibbattesi. So tato pabhuti rājakule bhattakiccam katvā Himavantacātumahārājikabhavanādīnam aññataram gantvā divāvihāram karoti. Athekadivasam Tāvatimsabhavanam gantvā ratanavimānam pavisitvā dibbaratanapallanke nisinno samādhisukham anubhavitvā sāyanhasamayam vuṭṭhāya vimānadvāre ṭhatvā ito cito ca vilokento satthiyojanāya mahāvīthiyā celukkhepam katvā bodhisattagunapasamsitani thutivacanani vatva kilante Sakkappamukhe deve addasa. Tenāha āyasmā Ānando "ānandajāte -pa- divāvihāre"ti.

686. Tato so evam **disvāna deve -pa- kim paṭicca**. Tattha **udagge**ti abbhunnatakāye. **Cittim karitvānā**ti ādaram katvā. **Kalyarūpo**ti tuṭṭharūpo. Sesam uttānatthameya.

687. Idāni "yadāpi āsī"ti-ādigāthā uttānasambandhā eva. Padattho pana paṭhamagāthāya tāva saṅgamoti saṅgāmo. Jayo surānanti devānaṁ jayo.

Tassāvibhāvattham ayamanupubbikathā veditabbā—Sakko kira Magadharatthe Macalagāmavāsī tettimsamanussasettho Magho nāma mānavo hutvā satta vattapadāni<sup>1</sup> pūretvā Tāvatimsabhavane nibbatti saddhim parisāya. Tato pubbadevā "āgantukadevaputtā āgatā, sakkāram nesam karissāmā"ti vatvā dibbapadumāni upanāmesum, upaddharajjena ca nimantesum. Sakko upaddharajjena asantuttho sakaparisam saññāpetvā ekadivasam surāmadamatte te pāde gahetvā Sinerupabbatapāde khipi. Tesam Sinerussa hetthimatale dasasahassayojanam Asurabhavanam nibbatti pāricchattakapaticchannabhūtāya citrapātaliyā upasobhitam. Tato te satim patilabhitvā Tāvatimsabhavanam apassantā "aho re natthā mayam pānamadadosena, na dāni mayam suram pivimhā, asuram pivimhā, na dānimhā surā, asurā dāni jātamhā"ti. Tato pabhuti "asurā"icceva uppannasamaññā hutvā "handa dāni devehi saddhim sangāmemā"ti Sinerum parito ārohimsu. Tato Sakko Asure yuddhena abbhuggantvā punapi samudde pakkhipitvā catūsu dvāresu attanā sadisam indapatimam māpetvā thapesi. Tato Asurā "appamatto vatāyam Sakko niccam rakkhanto titthatī"ti cintetvā punadeva nagaram agamimsu. Tato devā attano jayam ghosentā mahāvīthiyam celukkhepam karontā nakkhattam kīlimsu. Atha asito atītānāgate cattālīsakappe anussaritum samatthatāya "kim nu kho imehi pubbepi evam kīlitapubban"ti āvajjento tam devāsurasangāme devavijayam disvā āha—

> "Yadāpi āsī Asurehi saṅgamo, Jayo surānaṁ Asurā parājitā. Tadāpi netādiso lomahaṁsano"ti.

Tasmimpi kāle etādiso lomahamsano pamodo na āsi. **Kimabbhutam daṭṭhu marū pamoditā**ti ajja pana kim abbhutam disvā evam devā pamuditāti.

688. Dutiyagāthāya seļentīti mukhena usseļanasaddam muñcanti. Gāyanti nānāvidhāni gītāni, vādayanti aṭṭhasaṭṭhi tūriyasahassāni, phoṭentīti apphoṭenti. Pucchāmi vohanti attanā āvajjetvā ñātum samatthopi tesam vacanam sotukāmatāya pucchati. Merumuddhavāsineti¹ Sinerumuddhani vasante. Sinerussa hi heṭṭhimatale dasayojanasahassam Asurabhavanam, majjhimatale dvisahassaparittadīpaparivārā cattāro mahādīpā, uparimatale dasayojanasahassam Tāvatimsabhavanam. Tasmā devā "Merumuddhavāsino"ti vuccanti. Mārisāti deve āmanteti, nidukkhā nirābādhāti vuttam hoti.

bodhisattoti bujjhanakasatto, sammāsambodhim gantum araho satto.

Ratanavaroti vararatanabhūto. Tenamha tuṭṭhāti tena kāraṇena mayam tuṭṭhā. So hi buddhattam patvā tathā dhammam desessati, yathā mayañca aññe ca devagaṇā sekkhāsekkhabhūmim pāpuṇissāma. Manussāpissa dhammam sutvā ye na sakkhissanti parinibbātum, te dānādīni katvā devaloke paripūressantīti ayam kira nesam adhippāyo. Tattha "tuṭṭhā kalyarūpā"ti kiñcāpi idam padadvayam atthato abhinnam, tathāpi "kimabbhutam daṭṭhu marū pamoditā, kim devasamgho atiriva kalyarūpo"ti imassa pañhadvayassa vissajjanattham vuttanti veditabbam.

690. Idāni yena adhippāyena bodhisatte jāte tuṭṭhā ahesuṁ, taṁ āvikarontehi vuttāya catutthagāthāya sattaggahaṇena devamanussaggahaṇaṁ, pajāgahaṇena sesagatiggahaṇaṁ. Evaṁ dvīhi padehi pañcasupi gatīsu seṭṭhabhāvaṁ dasseti. Tiracchānāpi hi sīhādayo asantāsādiguṇayuttā, tepi ayameva atiseti. Tasmā "pajānamuttamo"ti vutto. Devamanussesu pana ye attahitāya paṭipannādayo cattāro puggalā, tesu ubhayahitapaṭipanno aggapuggalo ayaṁ, naresu ca usabhasadisattā narāsabho. Tenassa thutiṁ bhaṇantā idampi padadvayamāhaṁsu.

- 691. Pañcamagāthāya **taṁ saddan**ti taṁ devehi vuttavacanasaddaṁ. **Avasarī**ti otari. **Tada bhavanan**ti tadā bhavanaṁ.
- 692. Chaṭṭhagāthāya tatoti Asitassa vacanato anantaraṁ. Ukkāmukhevāti ukkāmukhe eva, mūsāmukheti vuttaṁ hoti. Sukusalasampahaṭṭhanti sukusalena suvaṇṇakārena saṅghaṭṭitaṁ, saṅghaṭṭentena tāpitanti adhippāyo. Daddallamānanti vijjotamānaṁ. Asitavhayassāti Asitanāmassa dutiyena nāmena Kanhadevilassa isino.
- 693. Sattamagāthāya tārāsabhamvāti tārānam usabhasadisam, candanti adhippāyo. Visuddhanti abbhādi-upakkilesarahitam. Saradarivāti sarade iva. Ānandajātoti savanamatteneva uppannāya pītiyā pītijāto. Alattha pītinti disvā punapi pītim labhi.
- 694. Tato param bodhisattassa devehi sadā payujjamānasakkāradīpanattham vutta-aṭṭhamagāthāya anekasākhanti anekasalākam. Sahassamaṇḍalanti rattasuvaṇṇamayasahassamaṇḍalayuttam. Chattanti dibbasetacchattam. Vītipatantīti sarīram bījamānā patanuppatanam karonti.
- 695. Navamagāthāya jaṭīti jaṭilo. Kaṇhasirivhayoti kaṇhasaddena ca sirisaddena ca avhayamāno. Taṁ kira "sirikaṇho"tipi avhayanti āmantenti, ālapantīti vuttaṁ hoti. Paṇḍukambaleti rattakambale. Adhikārato cettha "kumāran"ti vattabbaṁ, pāṭhaseso vā kātabbo. Purimagāthāya ca ahatthapāsagataṁ sandhāya "disvā"ti vuttaṁ, idha pana hatthapāsagataṁ paṭiggahaṇatthaṁ upanītaṁ, tasmā puna vacanaṁ "disvā"ti. Purimaṁ vā dassanapītilābhāpekkhaṁ gāthāvasāne "vipulamalattha pītin"ti vacanato, idaṁ paṭiggahāpekkhaṁ avasāne "sumano paṭiggahe"ti vacanato. Purimañca kumārasambandhameva, idaṁ setacchattasambandhampi. Disvāti satasahassagghanake gandhārarattakambale suvaṇṇanikkhaṁ viya kumāraṁ "chattaṁ marū"ti ettha vuttappakāraṁ setacchattaṁ dhāriyantaṁ muddhani disvā. Keci pana "idaṁ mānusakaṁ chattaṁ sandhāya vuttan"ti bhaṇanti. Yatheva hi devā, evaṁ manussāpi chattacāmaramorahatthatālavaṇṭavāḷabījanihatthā mahāpurisaṁ upagacchantīti. Evaṁ

santepi na tassa vacanena kocipi atisayo atthi, tasmā yathāvuttameva sundaram. **Paṭiggahe**ti ubhohi hatthehi paṭiggahesi. Isim kira vandāpetum kumāram upanesum, athassa pādā parivattitvā isissa matthake patiṭṭhahimsu. So tampi acchariyam disvā udaggacitto sumano paṭiggahesi.

696. Dasamagāthāyam **jigīsako**ti<sup>1</sup> jigīsanto magganto pariyesanto, upaparikkhantoti vuttam hoti. **Lakkhaṇamantapāragū**ti lakkhaṇānam vedānañca pāram gato. **Anuttarāyan**ti anuttaro ayam. So kira attano abhimukhāgatesu mahāsattassa pādatalesu cakkāni disvā tadanusārena sesalakkhaṇāni jigīsanto sabbam lakkhaṇasampattim disvā "addhāyam Buddho bhavissatī"ti ñatvā evamāha.

697. Ekādasāyaṁ athattano gamananti paṭisandhivasena arūpagamanaṁ. Akalyarūpo gaļayati assukānīti taṁ attano arūpūpapattiṁ anussaritvā "na dānāhaṁ assa dhammadesanaṁ sotuṁ lacchāmī"ti atuṭṭharūpo balavasokābhibhavena domanassajāto hutvā assūni pāteti gaḷayati. "Garayatī"tipi pāṭho. Yadi panesa rūpabhave cittaṁ nameyya, kiṁ tattha na uppajjeyya, yenevaṁ rodatīti? Na na uppajjeyya, akusalatāya panetaṁ vidhiṁ na jānāti. Evaṁ santepi domanassuppattiyevassa ayuttā samāpattilābhena vikkhambhitattāti ce? Na, vikkhambhitattā eva. Maggabhāvanāya samucchinnā hi kilesā na uppajjanti, samāpattilābhīnaṁ pana balavapaccayena uppajjanti. Uppanne kilese parihīnajjhānattā kutassa arūpagamananti ce? Appakasirena punādhigamato. Samāpattilābhino hi uppanne kilese balavavītikkamaṁ anāpajjantā vūpasantamatteyeva kilesavege puna taṁ visesaṁ appakasirenevādhigacchanti, "parihīnavisesā ime"tipi duviññeyyā honti, tādiso ca eso. No ce kumāre bhavissati antarāyoti na bhavissati nu kho imasmiṁ kumāre antarāyo.

698. Dvādasāyam **na orakā'yan**ti ayam orako paritto na hoti. Uttaragāthāya vattabbam Buddhabhāvam sandhāyāha.

- 699. Terasāyam sambodhiyagganti sabbaññutaññaṇam. Tam hi aviparītabhāvena sammā bujjhanato sambodhi, katthaci āvaraṇābhāvena sabbañāṇuttamato "aggan"ti vuccati. Phusissatīti pāpuṇissati. Paramavisuddhadassīti nibbānadassī. Tam hi ekantavisuddhattā paramavisuddham. Vitthārika'ssāti vitthārikam assa. Brahmacariyanti sāsanam.
- 700. Cuddasāyam athantarāti antarāyeva assa, sambodhippattito orato evāti vuttam hoti. Na sossanti na suņissam. Asamadhurassāti asamavīriyassa. Aṭṭoti āturo. Byasanam gatoti sukhavināsam patto. Aghāvīti dukkhito, sabbam domanassuppādameva sandhāyāha. Domanassena hi so āturo. Tañcassa sukhabyasanato byasanam, sukhavināsanatoti vuttam hoti. Tena ca so cetasika-aghabhūtena aghāvī.
- 701. Pannarasāyam vipulam janetvānāti vipulam janetvā. Ayameva vā pāṭho. Niggamāti niggato. Evam niggato ca so bhāgineyyam sayanti sakam bhāgineyyam, attano bhaginiyā puttanti vuttam hoti. Samādapesīti attano appāyukabhāvam ñatvā kaniṭṭhabhaginiyā ca puttassa Nālakassa māṇavakassa upacitapuññatam attano balena ñatvā "vuḍḍhippatto pamādampi āpajjeyyā"ti nam anukampamāno bhaginiyā gharam gantvā "kaham Nālakoti. Bahi bhante kīļatīti. Ānetha nan"ti āṇāpetvā taṅkhaṇamyeva tāpasapabbajjam pabbājetvā samādapesi ovadi anusāsi. Katham? "Buddhoti ghosam -pa- brahmacariyan"ti soļasamagāthamāha.
- 702. Tattha **yada parato**ti yadā parato. **Dhammamaggan**ti paramadhammassa nibbānassa maggam, dhammam vā aggam saha paṭipadāya nibbānam. **Tasmin**ti tassa santike. **Brahmacariyan**ti samaṇadhammam.
- 703. Sattarasāyam tādināti tassanthitena, tasmim samaye kilesavikkhambhane samādhilābhe ca sati vikkhambhitakilesena samāhitacittena cāti adhippāyo. Anāgate paramavisuddhadassināti "ayam Nālako anāgate kāle Bhagavato santike paramavisuddham nibbānam

passissatī"ti evam diṭṭhattā so isi iminā pariyāyena "anāgate paramavisuddhadassī"ti vutto. Tena anāgate paramavisuddhadassinā. Upacitapuññasañcayoti Padumuttarato pabhuti katapuññasañcayo. Patikkhanti āgamayamāno. Parivasīti pabbajitvā tāpasavesena vasi. Rakkhitindriyoti rakkhitasotindriyo hutvā. So kira tato pabhuti udake na nimujji "udakam pavisitvā sotindriyam vināseyya, tato dhammassavanabāhiro bhaveyyan"ti cintetvā.

704. Aṭṭhārasāyaṁ sutvāna ghosanti so Nālako evaṁ parivasanto anupubbena Bhagavatā sambodhiṁ patvā Bārāṇasiyaṁ dhammacakke pavattite taṁ "Bhagavatā dhammacakkaṁ pavattitaṁ, Sammāsambuddho vata so Bhagavā uppanno"ti-ādinā nayena Jinavaracakkavattane pavattaghosaṁ attano atthakāmāhi devatāhi āgantvā ārocitaṁ sutvā. Gantvāna disvā isinisabhanti sattāhaṁ devatāhi moneyyakolāhale kayiramāne sattame divase Isipatanaṁ gantvā "nālako āgamissati, tassa dhammaṁ desessāmī"ti iminā ca abhisandhinā varabuddhāsane nisinnaṁ disvā nisabhasadisaṁ isinisabhaṁ Bhagavantaṁ. Pasannoti saha dassaneneva pasannacitto hutvā. Moneyyaseṭṭhanti ñāṇuttamaṁ, maggañāṇanti vuttaṁ hoti. Samāgate Asitāvhayassa sāsaneti Asitassa isino ovādakāle anuppatte. Tena hi "yadā vivarati dhammamaggaṁ, tadā gantvā samayaṁ paripucchamāno carassu tasmiṁ Bhagavati brahmacariyan"ti anusiṭṭho, ayañca so kālo. Tena vuttaṁ "samāgate Asitāvhayassa sāsane"ti. Sesamettha pākaṭameva.

#### Ayam tāva vatthugāthāvannanā.

705. Pucchāgāthādvaye **aññātametan**ti viditam mayā etam. **Yathātathan**ti aviparītam. Ko adhippāyo? Yam asito "sambodhiyaggam phusissatāyam kumāro"ti ñatvā "Buddhoti ghosam yada parato suņosi, sambodhippatto vivarati dhammamaggan"ti mam avaca, tadetam mayā Asitassa vacanam ajja Bhagavantam sakkhim disvā "yathātathamevā"ti aññātanti. **Tam tan**ti tasmā tam. **Sabbadhammāna pāragun**ti Hemavatasutte vuttanayena chahi ākārehi sabbadhammānam pāragatam.

706. **Anagāriyupetassā**ti anagāriyam upetassa, pabbajitassāti attho. **Bhikkhācariyam jigīsato**ti ariyehi āciṇṇam anupakkiliṭṭham bhikkhācariyam pariyesamānassa. **Moneyyan**ti munīnam santakam. **Uttamam padan**ti uttamapaṭipadam. Sesamettha pākaṭameva.

707. Athassa evam puṭṭho Bhagavā "moneyyam te upaññissan"ti-ādinā nayena moneyyapaṭipadam byākāsi. Tattha upaññissanti upaññāpeyyam, vivareyyam paññāpeyyanti attho. Dukkaram durabhisambhavanti kātuñca dukkham kayiramānañca sambhavitum sahitum dukkhanti vuttam hoti. Ayam panettha adhippāyo—aham te moneyyam paññāpeyyam, yadi nam kātum vā abhisambhotum vā sukham bhaveyya, evam pana dukkaram durabhisambhavam puthujjanakālato pabhuti kiliṭṭhacittam¹ anuppādetvā paṭipajjitabbato. Tathā hi nam ekassa Buddhassa ekova sāvako karoti ca sambhoti cāti.

Evam Bhagavā moneyyassa dukkarabhāvam durabhisambhavatanca dassento Nālakassa ussāham janetvā tamassa vattukāmo āha "handa te nam pavakkhāmi, santhambhassu daļho bhavā"ti. Tattha handāti byavasāyatthe² nipāto. Te nam pavakkhāmīti tuyham tam moneyyam pavakkhāmi. Santhambhassūti dukkarakaraṇasamatthena vīriyūpatthambhena attānam upatthambhaya. Daļho bhavāti durabhisambhavasahanasamatthāya asithilaparakkamatāya thiro hohi. Kim vuttam hoti? Yasmā tvam upacitapuññasambhāro, tasmāham ekantabyavasitova hutvā evam dukkaram durabhisambhavampi samānam tuyham tam moneyyam pavakkhāmi, santhambhassu daļho bhavāti.

708. Evam paramasallekham moneyyavattam vattukāmo Nālakam santhambhane daļhībhāve ca niyojetvā paṭhamam tāva gāmūpanibaddhakilesappahānam dassento "samānabhāgan"ti upaḍḍhagāthamāha. Tattha samānabhāganti samabhāgam ekasadisam ninnānākaraṇam. Akkuṭṭhavanditanti akkosanca vandananca.

Idāni yathā taṁ samānabhāgaṁ kayirati, taṁ upāyaṁ dassento "manopadosan"ti upaḍḍhagāthamāha. Tassattho—akkuṭṭho manopadosaṁ rakkheyya, vandito santo anuṇṇato care, raññāpi vandito samāno "maṁ vandatī"ti uddhaccaṁ nāpajjeyya.

709. Idāni araññūpanibaddhakilesappahānam dassento "uccāvacā"ti gāthamāha. Tassattho—araññasaññite dāyepi iṭṭhāniṭṭhavasena uccāvacā nānappakārā ārammaṇā niccharanti, cakkhādīnam āpāthamāgacchanti, te ca kho aggisikhūpamā pariļāhajanakaṭṭhena. Yathā vā ḍayhamāne vane aggisikhā nānappakāratāya uccāvacā niccharanti sadhūmāpi vidhūmāpi nīlāpi pītāpi rattāpi khuddakāpi mahantāpi, evam sīhabyagghamanussāmanussavividhavihaṅgavirutapupphaphalapallavādibhe davasena nānappakāratāya dāye uccāvacā ārammaṇā niccharanti bhimsanakāpi rajanīyāpi dosanīyāpi mohanīyāpi. Tenāha "uccāvacā niccharanti, dāye aggisikhūpamā"ti. Evam niccharantesu ca uccāvacesu ārammaṇesu yā kāci uyyānavanacārikam gatā samānā pakatiyā vā vanacāriniyo kaṭṭhahārikādayo rahogatam disvā hasitalapitaruditadunnivatthādīhi nāriyo munim palobhenti, tā su tam mā palobhayum, tā nāriyo tam mā palobhayum. Yathā na palobhenti, tathā karohīti vuttam hoti.

710-11. Evamassa Bhagavā gāme ca araññe ca paṭipattividhiṁ dassetvā idāni sīlasaṁvaraṁ dassento "virato methunā dhammā"ti gāthādvayamāha. Tattha hitvā kāme paropareti¹ methunadhammato avasesepi sundare ca asundare ca pañca kāmaguṇe hitvā. Tappahānena hi methunavirati susampannā hoti. Tenāha "hitvā kāme paropare"ti. Ayamettha adhippāyo. "Aviruddho"ti-ādīni pana padāni "na haneyya na ghātaye"ti ettha vuttāya pāṇātipātāveramaṇiyā sampattidassanatthaṁ vuttāni. Tatrāyaṁ saṅkhepavaṇṇanā—parapakkhiyesu pāṇesu aviruddho, attapakkhiyesu asāratto, sabbepi sataṇhanittaṇhatāya tasathāvare pāṇe jīvitukāmatāya amaritukāmatāya sukhakāmatāya dukkhapaṭikūlatāya ca "yathā ahaṁ tathā ete"ti attasamānatāya tesu virodhaṁ vinento teneva pakārena "yathā ete tathā ahan"ti paresaṁ samānatāya ca attani anurodhaṁ vinento evaṁ ubhayathāpi anurodhavirodhavippahīno hutvā maraṇapaṭikūlatāya attānaṁ upamaṁ katvā pāṇesu ye keci tase vā thāvare vā pāṇe na haneyya sāhatthikādīhi payogehi, na ghātaye āṇattikādīhīti.

- 712. Evamassa methunaviratipāṇātipātaviratimukhena saṅkhepato pātimokkhasaṁvarasīlaṁ vatvā "hitvā kāme"ti-ādīhi indriyasaṁvarañca dassetvā idāni ājīvapārisuddhiṁ dassento "hitvā icchañcā"ti-ādimāha. Tassattho—yāyaṁ taṇhā ekaṁ laddhā dutiyaṁ icchati, dve laddhā tatiyaṁ, satasahassaṁ laddhā taduttarimpi icchatīti evaṁ appaṭiladdhavisayaṁ icchanato "icchā"ti vuccati, yo cāyaṁ paṭiladdhavisayalubbhano lobho, taṁ hitvā icchañca lobhañca yattha satto puthujjano, yasmiṁ cīvarādipaccaye tehi icchālobhehi puthujjano satto laggo paṭibaddho tiṭṭhati, tattha taṁ ubhayaṃpi hitvā paccayatthaṁ ājīvapārisuddhiṁ avirodhento ñāṇacakkhunā cakkhumā hutvā imaṁ moneyyapaṭipadaṁ paṭipajjeyya. Evaṁ hi paṭipanno tareyya narakaṁ imaṁ, duppūraṇaṭṭhena narakasaññitaṁ micchājīvahetubhūtaṁ imaṁ paccayataṇhaṁ tareyya, imāya vā paṭipadāya tareyyāti vuttaṁ hoti.
- 713. Evam paccayatanhāpahānamukhena ājīvapārisuddhim dassetvā idāni bhojane mattaññutāmukhena paccayaparibhogasīlam, tadanusārena ca yāva arahattappatti, tāva paṭipadam dassento "ūnūdaro"ti gāthamāha. Tassattho—dhammena samena laddhesu itarītaracīvarādīsu paccayesu āhāram tāva āhārento—

"Cattāro pañca ālope, abhutvā udakam pive. Alam phāsuvihārāya, pahitattassa bhikkhuno"ti<sup>1</sup>—

vuttanayena **ūna-udaro** assa, na vātabharitabhastā viya uddhumātudaro, bhattasammadapaccayā thinamiddham parihareyyāti vuttam hoti. Ūnūdaro hontopi ca **mitāhāro** assa bhojane mattaññū, "neva davāyā"ti-ādinā paccavekkhaņena guņato dosato ca paricchinnāhāro. Evam mitāhāro samānopi paccayadhutangapariyatti-adhigamavasena catubbidhāya appicchatāya **appiccho assa.** Ekamsena hi moneyyapaṭipadam paṭipannena bhikkhunā evam appicchena bhavitabbam. Tattha ekekasmim paccaye tīhi santosehi santussanā **paccayappicchatā**. Dhutangadharasseva sato "dhutavāti mam pare jānantū"ti anicchanatā **dhutangappicchatā**. Bahussutasseva sato

"bahussutoti mam pare jānantū"ti anicchanatā pariyatti-appicchatā Majjhantikattherassa viya. Adhigamasampannasseva sato "adhigato ayam kusalam dhammanti mam pare jānantū"ti anicchanatā adhigamappicchatā. Sā ca arahattādhigamato oram veditabbā. Arahattādhigamattham hi ayam paṭipadāti. Evam appicchopi ca arahattamaggena taṇhāloluppam hitvā alolupo assa. Evam alolupo hi sadā icchāya nicchāto aniccho hoti nibbuto, yāya icchāya chātā honti sattā khuppipāsāturā viya atittā, tāya icchāya aniccho hoti, anicchattā ca nicchāto hoti anāturo paramatittippatto. Evam nicchātattā nibbuto hoti vūpasantasabbakilesapariļāhoti evamettha uppaṭipāṭiyā yojanā veditabbā.

714. Evam yāva arahattappatti, tāva patipadam kathetvā idāni tam patipadam patipannassa bhikkhuno arahattappattinittham dhutangasamādānam senāsanavattanca kathento "sa pindacāran"ti gāthādvayamāha. Tattha sa pindacāram caritvāti so bhikkhu bhikkham caritvā, bhattakiccam vā katvā. Vanantamabhihārayeti apapañcito gihipapañcena vanam eva gaccheyya. Upatthito rukkhamūlasminti rukkhamūle thito vā hutvā. Āsanūpagatoti āsanam upagato vā hutvā, nisinnoti vuttam hoti. **Munī**ti moneyyapatipadam patipanno. Ettha ca "pindacāram caritvā"ti iminā pindapātikangam vuttam. Yasmā pana ukkatthapindapātiko sapadānacārī ekāsaniko pattapindiko khalupacchābhattiko ca hotiyeva, tecīvarikapamsukūlampi ca samādiyateva, tasmā imānipi cha vuttāneva honti. "Vanantamabhihāraye"ti iminā pana āraññikangam vuttam, "upaṭṭhito rukkhamūlasmin"ti iminā rukkhamūlikangam, "āsanūpagato"ti iminā nesajjikangam. Yathākkamam pana etesam anulomattā abbhokāsikayathāsanthatikasosānikangāni vuttāniyeva hontīti evametāya gāthāya terasa dhutangāni Nālakattherassa kathesi.

715. **Sa jhānapasuto dhīro**ti so anuppannassa jhānassa uppādanena uppannassa āvajjanasamāpajjanādhiṭṭhānavuṭṭhānapaccavekkhaṇehi ca jhānesu pasuto anuyutto. **Dhīro**ti dhitisampanno. **Vanante ramito siyā**ti

vane abhirato siyā, gāmantasenāsane nābhirameyyāti vuttam hoti. Jhāyetha rukkhamūlasmim, attānamabhitosayanti na kevalam lokiyajjhānapasutoyeva siyā, apica kho tasmimyeva rukkhamūle sotāpattimaggādisampayuttena lokuttarajjhānenāpi attānam atīva tosento jhāyetha. Paramassāsappattiyā hi lokuttarajjhāneneva cittam atīva tussati, na aññena. Tenāha "attānamabhitosayan"ti. Evamimāya gāthāya jhānapasutatāya vanantasenāsanābhiratim arahattañca kathesi.

716. Idāni yasmā imam dhammadesanam sutvā Nālakatthero vanantamabhihāretvā nirāhāropi patipadāpūrane atīva ussukko ahosi, nirāhārena ca samanadhammam kātum na sakkā. Tathā karontassa hi jīvitam nappavattati, kilese pana anuppādentena āhāro pariyesitabbo, ayamettha ñayo. Tasma tassa Bhagava aparaparesupi divasesu pindaya caritabbam, kilesā pana na uppādetabbāti dassanattham arahattappattinitthamyeva bhikkhācāravattam kathento "tato ratyā vivasāne" ti<sup>1</sup> ādikā cha gāthāyo abhāsi. Tattha tatoti "sapindacāram caritvā, vanantamabhihāraye"ti ettha vuttapindacāravanantābhihārato uttaripi. **Ratyā vivasāne**ti rattisamatikkame, dutiyadivaseti vuttam hoti. Gāmantamabhihārayeti ābhisamācārikavattam katvā yāva bhikkhācāravelā, tāva vivekamanubrūhetvā gatapaccāgatavatte vuttanayena kammatthānam manasi karonto gāmam gaccheyya. Avhānam nābhinandeyyāti "bhante amhākam ghare bhuñjitabban"ti nimantanam, "deti nu kho, na deti nu kho, sundaram nu kho deti, asundaram nu kho deti"ti evarūpam vitakkam bhojananca patipadapūrako bhikkhu nabhinandeyya, nappatigganheyyāti vuttam hoti. Yadi pana balakkārena pattam gahetvā pūretvā denti, paribhuñjitvā samanadhammo kātabbo, dhutangam na kuppati, tadupādāya pana tam gāmam na pavisitabbam. Abhihārañca gāmatoti sace gāmam pavitthassa pātisatehipi bhattam abhiharanti, tampi nābhinandeyya, tato ekasitthampi nappatigganheyya, aññadatthu gharapatipātiyā pindapātameva careyyāti.

- 717. Na munī gāmamāgamma, kulesu sahasā careti so ca monatthāya paṭipannako muni gāmam gato samāno kulesu sahasā na care, sahasokitādiananulomikam gihisamsaggam na āpajjeyyāti vuttam hoti. Ghāsesanam chinnakatho, na vācam payutam bhaņeti chinnakatho viya hutvā obhāsaparikathānimittaviñnattipayuttam ghāsesanavācam na bhaņeyya. Sace ākankheyya, gilāno samāno gelannapaṭibāhanatthāya bhaņeyya. Senāsanatthāya vā vinnattim ṭhapetvā obhāsaparikathānimittapayuttam, avasesapaccayatthāya pana agilāno neva kinci bhaņeyyāti.
- 718-9. Alattham yadidanti imissä pana gäthäya ayamattho—gämam pindäya pavittho appamattakepi kismiñci laddhe "alattham yam idam sādhū"ti cintetvä aladdhe "nālattham kusalan"ti tampi "sundaran"ti cintetvä ubhayeneva läbhäläbhena so tādī nibbikāro hutvā rukkhamvu'panivattati, yathäpi puriso phalagavesī rukkham upagamma phalam laddhāpi aladdhāpi ananunīto appaṭihato majjhattoyeva hutvā gacchati, evam kulam upagamma lābham laddhāpi aladdhāpi majjhattova hutvā gacchatīti. Sa pattapānīti gāthā uttānatthāva.
- 720. Uccāvacāti imissā gāthāya sambandho—evam bhikkhācāravattasampanno hutvāpi tāvatakeneva tuṭṭhim anāpajjitvā paṭipadam ārādheyya. Paṭipattisāram hi sāsanam. Sā cāyam uccāvacā -pamutanti. Tassattho—sā cāyam maggapaṭipadā uttamanihīnabhedato uccāvacā Buddhasamaṇena pakāsitā. Sukhāpaṭipadā hi khippābhiññā uccā, dukkhāpaṭipadā dandhābhiññā avacā. Itarā dve ekenaṅgena uccā, ekena avacā. Paṭhamā eva vā uccā, itarā tissopi avacā. Tāya cetāya uccāya avacāya vā paṭipadāya na pāram diguṇam yanti. "Duguṇan"ti vā pāṭho, ekamaggena dvikkhattum nibbānam na yantīti attho. Kasmā? Yena maggena ye kilesā pahīnā, tesam puna appahātabbato. Etena parihānadhammābhāvam dīpeti. Nayidam ekaguṇam mutanti tañca idam pāram ekakkhattumyeva phusanārahampi na hoti. Kasmā? Ekena maggena sabbakilesappahānābhāvato. Etena ekamaggeneva arahattābhāvam dīpeti.

- 721. Idāni paṭipadānisaṁsaṁ dassento "yassa ca visatā"ti gāthamāha. Tassattho—yassa ca evaṁ paṭipannassa bhikkhuno tāya paṭipadāya pahīnattā aṭṭhasatataṇhāvicaritabhāvena visatattā visatā taṇhā natthi, tassa kilesasotacchedena chinnasotassa kusalākusalappahānena kiccākiccappahīnassa rāgajo vā dosajo vā appamattakopi pariļāho na vijjatīti.
- 722. Idāni yasmā imā gāthāyo sutvā Nālakattherassa cittam udapādi "yadi ettakam moneyyam sukaram na dukkaram, sakkā appakasirena pūretun"ti, tasmāssa Bhagavā "dukkarameva moneyyan"ti dassento puna "moneyyam te upaññissan"ti-ādimāha. Tattha upaññissanti upaññāpeyyam¹, kathayissanti vuttam hoti. Khuradhārā upamā assāti khuradhārūpamo.

  Bhaveti bhaveyya. Ko adhippāyo? Moneyyam paṭipanno bhikkhu khuradhāram upamam katvā paccayesu vatteyya. Yathā madhudiddham khuradhāram lihanto chedato jivham rakkhati, evam dhammena laddhe paccaye paribhuñjanto cittam kilesuppattito rakkheyyāti vuttam hoti.

  Paccayā hi parisuddhena ñāyena laddhuñca anavajjaparibhogena paribhuñjituñca na sukhena sakkāti Bhagavā paccayanissitameva bahuso bhaṇati. Jivhāya tālumāhacca, udare saññato siyāti jivhāya tālum uppīļetvāpi rasataṇham vinodento kiliṭṭhena maggena² uppannapaccaye asevanto udare saṃyato siyā.
- 723. Alīnacitto ca siyāti niccam kusalānam dhammānam bhāvanāya aṭṭhitakāritāya akusītacitto ca bhaveyya. Na cāpi bahu cintayeti ñātijanapadāmaravitakkavasena ca bahum na cinteyya. Nirāmagandho asito, brahmacariyaparāyanoti nikkileso ca hutvā taṇhādiṭṭhīhi kismiñci bhave anissito sikkhāttayasakalasāsanabrahmacariyaparāyano eva bhaveyya.
- 724-5. **Ekāsanassā**ti vivittāsanassa. Āsanamukhena cettha sabbairiyāpathā vuttā. Yato sabba-iriyāpathesu ekībhāvassa sikkheyyāti vuttam hotīti veditabbam. Ekāsanassāti ca sampadānavacanametam.

samaņūpāsanassa cāti samaņehi upāsitabbassa

aṭṭhatiṁsārammaṇabhāvanānuyogassa, samaṇānaṁ vā upāsanabhūtassa aṭṭhatiṁsārammaṇabhedasseva. Idampi sampadānavacanameva, upāsanatthanti vuttaṁ hoti. Ettha ca ekāsanena kāyaviveko, samaṇūpāsanena cittaviveko vutto hotīti veditabbo. **Ekattaṁ monamakkhātan**ti evamidaṁ kāyacittavivekavasena "ekattaṁ monan"ti akkhātaṁ. **Eko ce abhiramissasī**ti idaṁ pana uttaragāthāpekkhaṁ padaṁ, "atha bhāhisi dasadisā"ti iminā assa sambandho.

Bhāhisīti<sup>1</sup> bhāsissasi pakāsessasi, imam paṭipadam bhāvento sabbadisāsu kittiyā pākaṭo bhavissasīti vuttam hoti. Sutvā dhīrānanti-ādīnam pana catunnam padānam ayamattho—yena ca kittighosena bhāhisi dasadisā tam dhīrānam jhāyīnam kāmacāginam nighosam sutvā atha tvam tena uddhaccam anāpajjitvā bhiyyo hiriñca saddhañca kareyyāsi, tena ghosena harāyamāno "niyyānikapaṭipadā ayan"ti saddham uppādetvā uttari paṭipattimeva brūheyyāsi. Māmakoti evam hi sante mama sāvako hotīti.

726. Taṁ nadīhīti yaṁ taṁ mayā "hiriñca saddhañca bhiyyo kubbethā"ti vadatā "uddhaccaṁ na kātabban"ti vuttaṁ, taṁ iminā nadīnidassanenāpi jānātha, tabbipariyāyañca sobbhesu ca padaresu ca jānātha. Sobbhesūti mātikāsu. Padaresūti darīsu. Kathaṁ? Saṇantā yanti kusobbhā, tuṇhī yanti mahodadhīti. Kusobbhā hi sobbhapadarādibhedā sabbāpi kunnadiyo saṇantā saddaṁ karontā uddhatā hutvā yanti, Gaṅgādibhedā pana mahānadiyo tuṇhī yanti, evaṁ "moneyyaṁ pūremī"ti uddhato hoti amāmako, māmako pana hiriñca saddhañca uppādetvā nīcacittova hoti.

727-9. Kiñca bhiyyo—yadūnakam -pa-paṇḍitoti. Tattha siyā—sace aḍḍhakumbhūpamo bālo saṇantatāya, rahado pūrova paṇḍito santatāya, atha kasmā Buddhasamaṇo evam dhammadesanābyāvaṭo hutvā bahum bhāsatīti iminā sambandhena "yam samaṇo"ti gāthamāha. Tassattho—yam Buddhasamano bahum bhāsati upetam atthasañhitam,

atthupetam dhammupetama hitena ca samhitam, tam na uddhaccena, apica kho jānam so dhammam deseti divasampi desento nippapamcova hutvā. Tassa hi sabbam vacīkammam nāṇānuparivatti. Evam desento ca "idamassa hitam, idamassa hitam"ti nānappakārato jānam so bahu bhāsati, na kevalam bahubhāṇitāya. Avasānagāthāya sambandho—evam tāva sabbannutamāṇaṇena samannāgato Buddhasamaṇo jānam so dhammam deseti, jānam so bahu bhāsati. Tena desitam pana dhammam nibbedhabhāgiyeneva nāṇena yo ca jānam samyatatto, jānam na bahu bhāsati, sa muni monamarahati, sa muni monamajjhagāti. Tassattho—tam dhammam jānanto samyatatto guttacitto hutvā yam bhāsitam sattānam hitasukhāvaham na hoti, tam jānam na bahu bhāsati. So evamvidho monattham paṭipannako muni moneyyapaṭipadāsankhātam monam arahati. Na kevalanca arahatiyeva, apica kho pana sa muni arahattamagganāṇasankhātam monam ajjhagā icceva veditabboti arahattanikūṭena desanam niṭṭhāpesi.

Taṁ sutvā Nālakatthero tīsu ṭhānesu appiccho ahosi dassane savane pucchāyāti. So hi desanāpariyosāne pasannacitto Bhagavantaṁ vanditvā vanaṁ paviṭṭho, puna "aho vatāhaṁ Bhagavantaṁ passeyyan"ti lolabhāvaṁ na janesi. Ayamassa dassane appicchatā. Tathā "aho vatāhaṁ puna dhammadesanaṁ suṇeyyan"ti lolabhāvaṁ na janesi. Ayamassa savane appicchatā. Tathā "aho vatāhaṁ puna moneyyapaṭipadaṁ puccheyyan"ti lolabhāvaṁ na janesi. Ayamassa pucchāya appicchatā.

So evam appiccho samāno pabbatapādam pavisitvā ekavanasaņde dve divasāni na vasi, ekarukkhamūle dve divasāni na nisīdi, ekagāme dve divasāni piņdāya na pāvisi. Iti vanato vanam, rukkhato rukkham, gāmato gāmam āhiņdanto anurūpapaṭipadam paṭipajjitvā aggaphale patiṭṭhāsi. Atha yasmā moneyyapaṭipadam ukkaṭṭham katvā pūrento bhikkhu satteva māsāni jīvati, majjhimam katvā pūrento satta vassāni, mandam katvā pūrento soļasa vassāni, ayañca ukkaṭṭham katvā pūresi, tasmā satta māse ṭhatvā attano āyusankhāraparikkhayam ñatvā nhāyitvā nivāsetvā kāyabandhanam bandhitvā diguṇam saṅghāṭim pārupitvā Dasabalābhimukho pañcapatitthitam vanditvā

añjalim paggahetvā Hingulakapabbatam nissāya thitakova anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāyi. Tassa parinibbutabhāvam ñatvā Bhagavā bhikkhusamghena saddhim tattha gantvā sarīrakiccam katvā dhātuyo gāhāpetvā cetiyam patitthāpetvā agamāsīti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Nālakasuttavaņņanā niţţhitā.

# 12. Dvayatānupassanāsuttavaņņanā

Evam me sutanti Dvayatānupassanāsuttam. Kā uppatti? Imassa suttassa attajjhāsayato uppatti. Attajjhāsayena hi Bhagavā imam suttam desesi. Ayamettha sankhepo, vitthāro panassa atthavaṇṇanāyameva āvi bhavissati. Tattha evam me sutanti-ādīni vuttanayāneva. Pubbārāmeti Sāvatthinagarassa puratthimadisāyam ārāme. Migāramātu pāsādeti ettha Visākhā upāsikā attano sasurena Migārena seṭṭhinā mātuṭṭhāne ṭhapitattā "Migāramātā"ti vuccati, tāya Migāramātuyā navakoṭi-agghanakam mahālatāpiļandhanam vissajjetvā kārāpito pāsādo heṭṭhā ca upari ca pañca pañca gabbhasatāni katvā sahassakūṭāgāragabbho, so "Migāramātupāsādo"ti vuccati. Tasmim Migāramātu pāsāde.

Tena kho pana samayena Bhagavāti yam samayam Bhagavā Sāvatthim nissāya Pubbārāme Migāramātu pāsāde viharati, tena samayena.

Tadahuposatheti tasmim ahu uposathe, uposathadivaseti vuttam hoti.

Pannaraseti idam uposathaggahaņena sampattāvasesuposathapaṭikkhepavacanam. Puṇṇāya puṇṇamāya rattiyāti pannarasadivasattā divasagaṇanāya abbhādi-upakkilesavirahattā rattiguṇasampattiyā ca puṇṇattā puṇṇāya, paripuṇṇacandattā puṇṇamāya ca rattiyā. Bhikkhusamghaparivutoti bhikkhusamghena parivuto. Abbhokāse nisinno hotīti Migāramātu ratanapāsādapariveņe abbhokāse upari appaṭicchanne okāse paññattavarabuddhāsane nisinno hoti. Tuṇhībhūtam tunhībhūtamti atīva tunhībhūtam, yato yato vā

anuviloketi, tato tato tuṇhībhūtaṁ, tuṇhībhūtaṁ vācāya, puna tuṇhībhūtaṁ kāyena. **Bhikhusaṁghaṁ anuviloketvā**ti taṁ parivāretvā nisinnaṁ anekasahassabhikkhuparimāṇaṁ tuṇhībhūtaṁ tuṇhībhūtaṁ bhikkhusaṁghaṁ "ettakā ettha sotāpannā, ettakā sakadāgāmino, ettakā anāgāmino, ettakā āraddhavipassakā kalyāṇaputhujjanā, imassa bhikkhusaṁghassa kīdisī dhammadesanā sappāyā"ti sappāyadhammadesanāparicchedanatthaṁ ito cito ca viloketvā.

Ye te bhikkhaye kusalā dhammāti ye te ārogyatthena anavajjatthena itthaphalatthena kosallasambhūtatthena ca kusalā sattatimsabodhipakkhiyadhamma, tajjotaka va pariyattidhamma. Ariya niyyānikā sambodhagāminoti upagantabbatthena ariyā, lokato niyyānatthena niyyānikā, sambodhasankhātam arahattam gamanatthena sambodhagāmino. Tesam vo bhikkhave -pa- savanāya, tesam bhikkhave kusalānam -pasambodhagāmīnam kā upanisā kim kāranam kim payojanam tumhākam savanāya, kimattham tumhe te dhamme sunāthāti vuttam hoti. Yāvadeva dvayatānam dhammānam yathābhūtam ñānāyāti ettha yāvadevāti paricchedāvadhāranavacanam. Dve avayavā etesanti dvayā, dvayā eva dvayatā, tesam dvayatānam. "Dvayānan" tipi pātho. Yathābhūtam ñānāyāti aviparītañānāya. Kim vuttam hoti? Yadetam lokiyalokuttarādibhedena dvidhā vavatthitānam dhammānam vipassanāsankhātam yathābhūtañānam, etadatthāya, na ito bhiyyoti. Savanena hi ettakam hoti, taduttari visesādhigamo bhāvanāyāti. **Kiñca dvayatam vadethā**ti ettha pana sace vo bhikkhave siyā, kiñca tumhe bhante dvayatam vadethāti ayamadhippāyo. Padattho pana "kiñca dvayatābhāvam vadethā"ti.

(1) Tato Bhagavā dvayatam dassento "idam dukkhan"ti evamādimāha. Tattha dvayatānam catusaccadhammānam "idam dukkham, ayam dukkhasamudayo"ti evam lokiyassa ekassa avayavassa, sahetukassa vā dukkhassa dassanena ayam ekānupassanā, itarā lokuttarassa dutiyassa avayavassa, sa-upāyassa vā nirodhassa dassanena dutiyānupassanā. Paṭhamā cettha tatiyacatutthavisuddhīhi hoti, dutiyā pañcamavisuddhiyā. Evam sammā dvayatānupassinoti iminā vuttanayena sammā dvayadhamme anupassantassa

satiyā avippavāsena appamattassa kāyikacetasikavīriyātāpena ātāpino kāye ca jīvite ca nirapekkhattā pahitattassa. Pāṭikaṅkhanti icchitabbaṁ. Diṭṭheva dhamme aññāti asmiṁyeva attabhāve arahattaṁ. Sati vā upādisese anāgāmitāti "upādisesan"ti punabbhavavasena upādātabbakkhandhasesaṁ vuccati, tasmiṁ vā sati anāgāmibhāvo pāṭikaṅkhoti dasseti. Tattha kiñcāpi heṭṭhimaphalānipi evaṁ dvayatānupassinova honti, uparimaphalesu pana ussāhaṁ janento evamāha.

Idamavocāti-ādi saṅgītikārānaṁ vacanaṁ. Tattha idanti "ye te bhikkhave"ti-ādivuttanidassanaṁ. Etanti idāni "ye dukkhan"ti evamādivattabbagāthābandhanidassanaṁ. Imā ca gāthā catusaccadīpakattā vuttatthadīpikā eva, evaṁ santepi gāthārucikānaṁ pacchā āgatānaṁ pubbe vuttaṁ asamatthatāya anuggahetvā "idāni yadi vadeyya sundaran"ti ākaṅkhantānaṁ vikkhittacittānañca atthāya vuttā. Visesatthadīpikā vāti avipassake vipassake ca dassetvā tesaṁ vaṭṭavivaṭṭadassanato, tasmā visesatthadassanatthameva vuttā. Esa nayo ito parampi gāthāvacanesu.

730. Tattha **yattha cā**ti nibbānam dasseti. Nibbāne hi dukkham sabbaso uparujjhati, sabbappakāram uparujjhati, sahetukam uparujjhati, asesañca uparujjhati. **Tañca maggan**ti tañca atthangikam maggam.

# 731-3. Cetovimuttihīnā te, atho paññāvimuttiyāti ettha arahattaphalasamādhi rāgavirāgā cetovimutti, arahattaphalapaññā avijjāvirāgā paññāvimuttīti veditabbā. Taṇhācaritena vā appanājhānabalena kilese vikkhambhetvā adhigatam arahattaphalam rāgavirāgā cetovimutti, diṭṭhicaritena upacārajjhānamattam nibbattetvā vipassitvā adhigatam arahattaphalam avijjāvirāgā paññāvimutti. Anāgāmiphalam vā kāmarāgam sandhāya rāgavirāgā cetovimutti, arahattaphalam sabbappakārato avijjāvirāgā paññāvimuttīti. Antakiriyāyāti vaṭṭadukkhassa antakaraṇatthāya. Jātijarūpagāti jātijaram upagatā, jātijarāya vā upagatā, na parimuccanti jātijarāyāti evam veditabbā. Sesamettha ādito pabhuti pākaṭameva. Gāthāpariyosāne ca saṭṭhimattā bhikkhū

tam desanam uggahetvā vipassitvā tasmimyeva āsane arahattam pāpuņimsu. Yathā cettha, evam sabbavāresu.

- (2) Ato eva Bhagavā "siyā aññenapi pariyāyenā"ti-ādinā nayena nānappakārato dvayatānupassanam āha. Tattha dutiyavāre upadhipaccayāti sāsavakammapaccayā. Sāsavakammam hi idha "upadhī"ti adhippetam. Asesavirāganirodhāti asesam virāgena nirodhā, asesavirāgasankhātā vā nirodhā.
- 734. **Upadhinidānā**ti kammapaccayā. **Dukkhassa jātippabhavānupassī**ti vaṭṭadukkhassa jātikāraṇaṁ "upadhī"ti anupassanto. Sesamettha pākaṭameva. Evaṁ ayampi vāro cattāri saccāni dīpetvā arahattanikūṭeneva vutto. Yathā cāyaṁ, evaṁ sabbavārā.
- (3) Tattha tatiyavāre **avijjāpaccayā**ti bhavagāmikammasambhāra-avijjāpaccayā. Dukkham pana sabbattha vaṭṭadukkhameva.
- 735. Jātimaraņasamsāranti khandhanibbattim jātim khandhabhedam maraṇam khandhapaṭipāṭim samsārañca. Vajantīti gacchanti upenti. Itthabhāvaññathābhāvanti imam manussabhāvam ito avasesa-aññanikāyabhāvañca. Gatīti paccayabhāvo.
- 736. **Avijjā hāyan**ti avijjā hi ayam. **Vijjāgatā ca ye sattā**ti ye ca arahattamaggavijjāya kilese vijjhitvā gatā khīṇāsavasattā. Sesamuttānatthameva.
- (4) Catutthavāre **saṅkhārapaccayā**ti puññāpuññāneñjābhisaṅkhārapaccayā.
- 738-9. Etamādīnavam natvāti yadidam dukkham sankhārapaccayā, etam ādīnavanti natvā. Sabbasankhārasamathāti sabbesam vuttappakārānam sankhārānam magganāņena samathā, upahatatāya phalasamatthatāyāti vuttam hoti. Sannānanti kāmasannādīnam maggeneva uparodhanā. Etam natvā yathātathanti etam dukkhakkhayam aviparītam natvā. Sammadasāti sammādassanā. Sammadannāvāti sankhatam aniccādito, asankhatanca niccādito natvā. Mārasamyoganti tebhūmakavatṭam. Sesamuttānatthameva.

- (5) Pañcamavāre viññāṇapaccayāti kammasahajātaabhisaṅkhāraviññāṇapaccayā.
- 741. **Nicchāto**ti nittaņho. **Parinibbuto**ti kilesaparinibbānena parinibbuto hoti. Sesam pākaṭameva.
- (6) Chaṭṭhavāre **phassapaccayā**ti abhisaṅkhāraviññāṇasampayuttaphassapaccayāti attho. Evaṁ ettha padapaṭipāṭiyā vattabbāni nāmarūpasaṭāyatanāni avatvā phasso vutto. Tāni hi rūpamissakattā kammasampayuttāneva na honti, idañca vaṭṭadukkhaṁ kammato vā sambhaveyya kammasampayuttadhammato vāti.
- 742-3. **Bhavasotānusārinan**ti taņhānusārinam. **Pariññāyā**ti tīhi pariññāhi parijānitvā. **Aññāyā**ti arahattamaggapaññāya ñatvā. **Upasame ratā**ti phalasamāpattivasena nibbāne ratā. **Phassā bhisamayā**ti phassanirodhā. Sesam pākatameva.
  - (7) Sattamavāre **vedanāpaccayā**ti kammasampayuttavedanāpaccayā.
- 744-5. Adukkhamasukham sahāti adukkhamasukhena saha. Etam dukkhanti ñatvānāti etam sabbamvedayitam "dukkhakāraṇan"ti ñatvā, vipariṇāmaṭṭhiti-aññāṇadukkhatāhi vā dukkham ñatvā. Mosadhammanti nassanadhammam. Palokinanti jarāmaraṇehi palujjanadhammam. Phussa phussāti udayabbayañāṇena phusitvā phusitvā. Vayam passanti ante bhaṅgameva passanto. Evam tattha vijānatīti evam tā vedanā vijānāti, tattha vā dukkhabhāvam vijānāti. Vedanānam khayāti tato param maggañāṇena kammasampayuttānam vedanānam khayā. Sesamuttānameva.
  - (8) Atthamavāre taņhāpaccayāti kammasambhārataņhāpaccayā.
- 747. **Etamādīnavam ñatvā, taņham¹ dukkhassa sambhavan**ti etam dukkhassa sambhavam taṇhāya ādīnavam ñatvā. Sesamuttānameva.
  - (9) Navamavāre **upādānapaccayā**ti kammasambhāra-upādānapaccayā.

- 748-9. **Bhavo**ti vipākathavo khandhapātubhāvo. **Bhūto dukkhan**ti bhūto sambhūto vaṭṭadukkhaṁ nigacchati. **Jātassa maraṇan**ti yatrāpi "bhūto sukhaṁ nigacchatī"ti bālā maññanti, tatrāpi dukkhameva dassento āha "jātassa maraṇaṁ hotī"ti. Dutiyagāthāya yojanā—aniccādīhi sammadaññāya paṇḍitā upādānakkhayā jātikkhayaṁ nibbānaṁ abhiññāya na gacchanti punabbhavanti.
  - (10) Dasamavāre **ārambhapaccayā**ti kammasampayuttavīriyapaccayā.
- 751. **Anārambhe vimuttino**ti anārambhe nibbāne vimuttassa. Sesamuttānameva.
- (11) Ekādasamavāre **āhārapaccayā**ti kammasampayuttāhārapaccayā. Aparo nayo—catubbidhā sattā rūpūpagā vedanūpagā saññūpagā saṅkhārūpagāti. Tattha ekādasavidhāya kāmadhātuyā sattā **rūpūpagā** kabaļīkārāhārasevanato. Rūpadhātuyā sattā aññatra asaññehi **vedanūpagā** phassāhārasevanato. Heṭṭhā tividhāya arūpadhātuyā sattā **saññūpagā** saññābhinibbattamanosañcetanāhārasevanato. Bhavagge sattā **saṅkhārūpagā** saṅkhārābhinibbattaviññāṇāhārasevanatoti. Evampi yaṁ kiñci dukkhaṁ sambhoti, sabbaṁ āhārapaccayāti veditabbaṁ.
- 755. Ārogyanti nibbānam. Saṅkhāya sevīti cattāro paccaye paccavekkhitvā sevamāno, "pañcakkhandhā dvādasāyatanāni aṭṭhārasadhātuyo"ti evam vā lokam saṅkhāya "aniccam dukkham anattā"ti ñāṇena sevamāno. Dhammaṭṭhoti catusaccadhamme ṭhito. Saṅkhyam¹ nopetīti "devo"ti vā "manusso"ti vā ādikam saṅkhyam na gacchati. Sesamuttānameya.
- (12) Dvādasamavāre **iñjitapaccayā**ti taņhāmānadiṭṭhikammakilesaiñjitesu yato kutoci kammasambhāriñjitapaccayā.
- 757. **Ejam vossajjā**ti taņham cajitvā. **Sankhāre uparundhiyā**ti kammam kammasampayutte ca sankhāre nirodhetvā. Sesamuttānameva.

- (13) Terasamavāre **nissitassa calitan**ti taņhāya taṇhādiṭṭhimānehi vā khandhe nissitassa Sīhasutte<sup>1</sup> devānam viya bhayacalanam hoti. Sesamuttānameva.
- (14) Cuddasamavāre **rūpehī**ti rūpabhavehi, rūpasamāpattīhi vā. **Arūpā**ti<sup>2</sup> arūpabhavā, arūpasamāpattiyo vā. **Nirodho**ti nibbānam.
- 761. **Maccuhāyino**ti maraṇamaccu kilesamaccu devaputtamaccuhāyino, tividhampi taṁ maccuṁ hitvā gāminoti vuttaṁ hoti. Sesamuttānameva.
- (15) Pannarasamavāre yanti nāmarūpam sandhāyāha. Tam hi lokena dhuvasubhasukhattavasena "idam saccan"ti upanijjhāyitam diṭṭhamālokitam. Tadamariyānanti tam idam ariyānam, anunāsika-ikāralopam katvā vuttam. Etam musāti etam dhuvādivasena gahitampi musā, na tādisam hotīti. Puna yanti nibbānam sandhāyāha. Tam hi lokena rūpavedanādīnamabhāvato "idam musā natthi kiñcī"ti upanijjhāyitam. Tadamariyānam etam saccanti tam idam ariyānam etam nikkilesasankhātā subhabhāvā, pavattidukkhapaṭipakkhasankhātā sukhabhāvā, accantasantisankhātā niccabhāvā ca anapagamanena paramatthato "saccan"ti yathābhūtam sammappaññāya sudiṭṭham.
- 762-3. Anattani attamāninti³ anattani nāmarūpe attamānim. Idam saccanti maññatīti idam nāmarūpam dhuvādivasena "saccan"ti maññatī. Yena yena hīti yena yena rūpe vā vedanāya vā "mama rūpam, mama vedanā"ti-ādinā nayena maññanti. Tato tanti tato maññitākārā tam nāmarūpam hoti aññathā. Kim kāraṇam? Tañhi tassa musā hoti, yasmā tam yathāmaññitākārā musā hoti, tasmā aññathā hotīti attho. Kasmā pana musā hotīti? Mosadhammañhi ittaram, yasmā yam ittaram parittapaccupaṭṭhānam, tam mosadhammam nassanadhammam hoti, tathārūpañca nāmarūpanti. Saccābhisamayāti saccāvabodhā. Sesamuttānameva.
- (16) Soļasamavāre **yan**ti chabbidhamiṭṭhārammaṇaṁ sandhāyāha. Taṁ hi lokena salabhamacchamakkaṭādīhi padīpabaḷisalepādayo viya "idaṁ

sukhan"ti upanijjhāyitam. **Tadamariyānam etam dukkhan**ti tam idam ariyānam "kāmā hi citrā madhurā manoramā, virūparūpena mathenti cittan"ti-ādinā<sup>1</sup> nayena "etam dukkhan"ti yathābhūtam sammappaññāya sudiṭṭham. Puna **yan**ti nibbānameva sandhāyāha. Tam hi lokena kāmaguṇābhāvā "dukkhan"ti upanijjhāyitam. **Tadamariyānan**ti tam idam ariyānam paramatthasukhato "etam sukhan"ti yathābhūtam sammappaññāya sudiṭṭham.

- 765-6. **Kevalā**ti anavasesā. **Iṭṭhā**ti icchitā patthitā. **Kantā**ti piyā. **Manāpā**ti manavuḍḍhikarā. **Yāvatatthīti vuccatī**ti yāvatā ete cha ārammaṇā atthīti vuccanti. Vacanabyattayo veditabbo. **Ete vo**ti ettha **vo**ti nipātamattam.
- 767-8. Sukhanti diṭṭhamariyehi, sakkāyassuparodhananti "sukham"iti ariyehi pañcakkhandhanirodho diṭṭho, nibbānanti vuttaṁ hoti. Paccanīkamidaṁ hotīti paṭilomamidaṁ dassanaṁ hoti. Passatanti passantānaṁ, paṇḍitānanti vuttaṁ hoti. Yaṁ pareti ettha yanti vatthukāme sandhāyāha. Puna yaṁ pareti ettha nibbānaṁ.
- 769-71. Passāti sotāram ālapati. Dhammanti nibbānadhammam. Sampamūļhetthaviddasūti sampamūļhā ettha aviddasū bālā. Kim kāraṇam sampamūļhā? Nivutānam tamo hoti, andhakāro apassatam, bālānam avijjāya nivutānam otthaṭānam andhabhāvakaraṇo tamo hoti, yena nibbānadhammam daṭṭhum na sakkonti. Satañca vivaṭam hoti, āloko passatāmivāti satañca sappurisānam paññādassanena passatam ālokova vivaṭam hoti nibbānam. Santike na vijānanti, magā dhammassakovidāti yam attano sarīre tacapañcakamattam paricchinditvā anantarameva adhigantabbato, attano khandhānam vā nirodhamattato santike nibbānam, tam evam santike santampi na vijānanti magabhūtā janā maggāmaggadhammassa saccadhammassa² vā akovidā, sabbathā bhavarāga -pa- susambudho. Tattha māradheyyānupannehīti tebhūmakavaṭṭam anupannehi.

772. Pacchimagāthāya sambandho "evam asusambudham **ko nu aññatra** mariyehī"ti. Tassattho—ṭhapetvā ariye ko nu añño nibbānapadam jānitum arahati, yam padam catutthena ariyamaggena sammadaññāya anantarameva anāsavā hutvā kilesaparinibbānena parinibbanti, sammadaññāya vā anāsavā hutvā ante anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbantīti arahattanikūṭena desanam niṭṭhāpesi.

Attamanāti tuṭṭhamanā. Abhinandunti abhinandimsu. Imasmim ca pana veyyākaraṇasminti imasmim soļasame veyyākaraṇe. Bhaññamāneti bhaniyamāne. Sesam pākatameva.

Evam sabbesupi soļasasu veyyākaraņesu saṭṭhimatte saṭṭhimatte katvā saṭṭhi-adhikānam navannam bhikkhusatānam anupādāya āsavehi cittāni vimuccimsu, soļasakkhattum cattāri cattāri katvā catusaṭṭhi saccānettha veneyyavasena nānappakārato desitānīti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Dvayatānupassanāsuttavannanā nitthitā.

Nițțhito ca tatiyo vaggo atthavannanānayato,

Nāmena Mahāvaggoti.

# 4. Atthakavagga

### 1. Kāmasuttavannanā

773. **Kāmam kāmayamānassā**ti Kāmasuttam. Kā uppatti? Bhagavati kira Sāvatthiyam viharante aññataro brāhmano Sāvatthiyā Jetavanassa ca antare Aciravatīnadītīre "yavam vapissāmī"ti khettam kasati. Bhagavā bhikkhusamghaparivuto pindāya pavisanto tam disvā āvajjento addasa "assa brāhmanassa yavā vinassissantī"ti, puna upanissayasampattim āvajjento cassa sotāpattiphalassa upanissayam addasa. "Kadā pāpuneyyā"ti āvajjento "sasse vinatthe sokābhibhūto dhammadesanam sutvā"ti addasa. Tato cintesi "sacāyam tadā eva brāhmaṇam upasankamissāmi, na me ovādam sotabbam maññissati. Nānārucikā hi brāhmanā, handa nam ito pabhutiyeva sanganhāmi, evam mayi muducitto hutvā tadā ovādam sossatī"ti brāhmanam upasankamitvā āha "kim brāhmana karosī"ti. Brāhmano "evam uccākulīno samano Gotamo mayā saddhim patisanthāram karotī"ti tāvatakeneva Bhagavati pasannacitto hutvā "khettam bho Gotama kasāmi yavam vapissāmī"ti āha. Atha Sāriputtatthero cintesi "Bhagavā brāhmaņena saddhim patisanthāram akāsi, na ca ahetu appaccayā Tathāgatā evam karonti, handāhampi tena saddhim patisanthāram karomī"ti brāhmanam upasankamitvā tatheva patisanthāramakāsi. Evam Mahāmoggallānatthero sesā ca asīti mahāsāvakā. Brāhmaņo atīva attamano ahosi.

Atha Bhagavā sampajjamānepi sasse ekadivasam katabhattakicco Sāvatthito Jetavanam gacchanto maggā okkamma brāhmaṇassa santikam gantvā āha "sundaram te brāhmaṇa yavakkhettan"ti. Evam bho Gotama sundaram, sace sampajjissati, tumhākampi samvibhāgam karissāmīti. Athassa catumāsaccayena yavā nipphajjimsu, tassa "ajja vā sve vā lāyissāmī"ti ussukkam kurumānasseva mahāmegho uṭṭhahitvā sabbarattim vassi, Aciravatī nadī pūrā āgantvā sabbam yavam vahi. Brāhmaṇo sabbarattim anattamano hutvā pabhāte nadītīram gato sabbam sassavipattim disvā "vinaṭṭhomhi, katham dāni jīvissāmī"ti balavasokam uppādesi. Bhagavāpi

tameva rattim paccūsasamaye Buddhacakkhunā lokam volokento "ajja brāhmaņassa dhammadesanākālo"ti ñatvā bhikkhācāravattena Sāvatthim pavisitvā brāhmaņassa gharadvāre aṭṭhāsi. Brāhmaņo Bhagavantam disvā "sokābhibhūtam mam assāsetukāmo samaņo Gotamo āgato"ti cintetvā āsanam paññāpetvā pattam gahetvā Bhagavantam nisīdāpesi. Bhagavā jānantova brāhmaṇam pucchi "kim brāhmaṇa paduṭṭhacitto vihāsī"ti. Āma bho Gotama sabbam me yavakkhettam udakena vūļhanti. Atha Bhagavā "na brāhmaṇa vipanne domanassam, sampanne ca somanassam kātabbam. Kāmā hi nāma sampajjantipi vipajjantipī"ti vatvā tassa brāhmaṇassa sappāyam ñatvā dhammadesanāvasena imam suttamabhāsi. Tattha saṅkhepato padatthasambandhamattameva vaṇṇayissāma, vitthāro pana Niddese¹ vuttanayeneva veditabbo. Yathā ca imasmim sutte, evam ito param sabbasuttesu.

Tattha kāmanti manāpiyarūpāditebhūmakadhammasankhātam vatthukāmam. Kāmayamānassāti icchamānassa. Tassa ce tam samijjhatīti tassa kāmayamānassa sattassa tam kāmasankhātam vatthu samijjhati ce, sace so tam labhatīti vuttam hoti. Addhā pītimano hotīti ekamsam tuṭṭhacitto hoti. Laddhāti labhitvā. Maccoti satto. Yadicchatīti yam icchati.

- 774. **Tassa ce kāmayānassā**ti tassa puggalassa kāme icchamānassa, kāmena vā yāyamānassa<sup>2</sup>. **Chandajātassā**ti jātataņhassa. **Jantuno**ti sattassa. **Te kāmā parihāyantī**ti te kāmā parihāyanti ce. **Sallaviddhova ruppatī**ti atha ayomayādinā sallena viddho viya pīļīyati.
- 775. Tatiyagāthāya saṅkhepattho—yo pana ime kāme tattha chandarāgavikkhambhanena vā samucchedena vā attano pādena sappassa siraṁ iva parivajjeti, so bhikkhu sabbaṁ lokaṁ visaritvā ṭhitattā loke visattikāsaṅkhātaṁ tanhaṁ sato hutvā samativattatīti.

776-8. Tato parāsam tissannam gāthānam ayam sankhepattho—vo etam sālikkhettādim **khettam** vā gharavatthādim **vatthum** vā kahāpanasankhātam hiraññam vā go-assabhedam gavāssam vā itthisañnikā thiyo vā natibandhavadī bandhū va anne va manapiyarūpadī puthu kame anugijihati. tam puggalam abalasankhātā kilesā balīyanti sahanti maddanti, saddhābalādivirahena vā abalam tam puggalam abalā kilesā balīyanti, abalattā balīyantīti attho. Atha tam kāmagiddham kāme rakkhantam pariyesantañca sīhādayo ca pākata**parissayā** kāyaduccaritādayo ca apākataparissayā maddanti, tato apākataparissayehi abhibhūtam tam puggalam jāti-ādi dukkham bhinnam nāvam udakam viya anveti. Tasmā kāyagatāsati-ādibhāvanāya jantu sadā sato hutvā vikkhambhanasamucchedavasena rūpādīsu vatthukāmesu sabbappakārampi kilesakāmam parivajjento kāmāni parivajjaye. Evam te kāme pahāya tappahānakaramaggeneva catubbidhampi tare ogham tareyya taritum sakkuneyya. Tato yathā puriso udakagarukam **nāvam sitvā**<sup>1</sup> lahukāya nāvāya appakasireneva **pāragū** bhaveyya, pāram gaccheyya, evameva attabhāvanāvam kilesūdakagarukam sincitvā lahukena attabhāvena pāragū bhaveyya, sabbadhammapāram nibbānam gato bhaveyya, arahattappattiyā gaccheyya ca, anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbātīti<sup>2</sup> arahattanikūtena desanam nitthāpesi. Desanāpariyosāne brāhmano ca brāhmanī ca sotāpattiphale patitthahimsūti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Kāmasuttavaņņanā niţţhitā.

# 2. Guhatthakasuttavannanā

779. Satto guhāyanti Guhaṭṭhakasuttam. Kā uppatti? Bhagavati kira Sāvatthiyam viharante āyasmā Piṇḍolabhāradvājo Kosambiyam Gaṅgātīre Āvaṭṭakam¹ nāma Utenassa uyyānam, tattha agamāsi sītale padese divāvihāram nisīditukāmo. Aññadāpi cāyam gacchateva tattha pubbāsevanena yathā Gavampatitthero Tāvatimsabhavananti vuttanayametam Vaṅgīsasuttavaṇṇanāyam. So tattha Gaṅgātīre sītale rukkhamūle samāpattim appetvā divāvihāram nisīdi. Rājāpi kho Uteno tam divasamyeva uyyānakīļikam gantvā bahudeva divasabhāgam naccagītādīhi uyyāne kīļitvā pānamadamatto ekissā itthiyā aṅke sīsam katvā sayi. Sesitthiyo "sutto rājā"ti uṭṭhahitvā uyyāne pupphaphalādīni gaṇhantiyo theram disvā hirottappam upaṭṭhāpetvā "mā saddam akatthā"ti aññamaññam nivāretvā appasaddā upasaṅkamitvā vanditvā theram samparivāretvā nisīdimsu. Thero samāpattito vuṭṭhāya tāsam dhammam desesi, tā tuṭṭhā "sādhu sādhū"ti vatvā suṇanti.

Rañño sīsam aṅkenādāya nisinnitthī "imā maṁ ohāya kiļantī"ti tāsu issāpakatā ūrum cāletvā rājānaṁ pabodhesi, rājā paṭibujjhitvā itthāgāraṁ apassanto "kuhiṁ imā vasaliyo"ti āha. Sā āha "tumhesu abahukatā 'samaṇaṁ ramayissāmā'ti gatā"ti. So kuddho therābhimukho agamāsi. Tā itthiyo rājānaṁ disvā ekaccā uṭṭhahiṁsu, ekaccā "mahārāja pabbajitassa santike dhammaṁ suṇāmā"ti na uṭṭhahiṁsu. So tena bhiyyoso mattāya kuddho theraṁ avanditvāva "kimatthaṁ āgatosī"ti āha. Vivekatthaṁ mahārājāti. So "vivekatthāya āgatā evaṁ itthāgāraparivutā nisīdantī"ti vatvā "tava vivekaṁ kathehī"ti āha. Thero visāradopi vivekakathāya "nāyaṁ aññātukāmo pucchatī"ti tuṇhī ahosi. Rājā "sace na kathesi, tambakipillikehi taṁ khādāpessāmī"ti aññatarasmiṁ asokarukkhe tambakipillikapuṭaṁ gaṇhanto attanova upari vikiri. So sarīraṁ puñchitvā aññaṁ puṭaṁ gahetvā therābhimukho agamāsi. Thero "sacāyaṁ rājā mayi

aparajjheyya, apāyābhimukho bhaveyyā"ti tam anukampamāno iddhiyā ākāsam abbhuggantvā gato.

Tato itthiyo āhamsu "mahārāja aññe rājāno īdisam pabbajitam disvā pupphagandhādīhi pūjenti, tvam tambakipillikapuṭena āsādetum āraddho ahosi, kulavamsam nāsetum uṭṭhito"ti. So attano dosam ñatvā tuṇhī hutvā uyyānapālam pucchi "aññampi divasam thero idhāgacchatī"ti. Āma mahārājāti. Tena hi yadā āgacchati, tadā me āroceyyāsīti. So ekadivasam there āgate ārocesi, rājāpi theram upasankamitvā pañham pucchitvā pāṇehi saraṇam gato ahosi. Tambakipillikapuṭena āsāditadivase pana thero ākāsenāgantvā puna pathaviyam nimujjitvā Bhagavato gandhakuṭiyam ummujji. Bhagavāpi kho dakkhiṇena passena sato sampajāno sīhaseyyam kappayamāno theram disvā "kim Bhāradvāja akāle āgatosī"ti āha. Thero "āma Bhagavā"ti vatvā sabbam tam pavattim ārocesi. Tam sutvā Bhagavā "kim karissati tassa vivekakathā kāmaguṇagiddhassā"ti vatvā dakkhiṇena passena nipanno eva therassa dhammadesanattham imam suttamabhāsi.

Tattha sattoti laggo. Guhāyanti kāye. Kāyo hi rāgādīnam vāļānam vasanokāsato "guhā"ti vuccati. Bahunābhichannoti bahunā rāgādikilesajālena abhicchanno. Etena ajjhattabandhanam vuttam. Tiṭṭhanti rāgādivasena tiṭṭhanto. Naroti satto. Mohanasmim pagāļhoti mohanam vuccati kāmaguṇā. Ettha hi devamanussā muyhanti, tesu ajjhogāļho hutvā. Etena bahiddhābandhanam vuttam. Dūre vivekā hi tathāvidho soti so tathārūpo naro tividhāpi kāyavivekādikā vivekā dūre anāsanne. Kim kāraṇā? Kāmā hi loke na hi suppahāyā, yasmā loke kāmā suppahāyā na hontīti vuttam hoti.

780. Evam paṭhamagāthāya "dūre vivekā tathāvidho"ti sādhetvā puna tathāvidhānam sattānam dhammatam āvikaronto "icchānidānā"ti gāthamāha. Tattha icchānidānāti taṇhāhetukā. Bhavasātabaddhāti sukhavedanādimhi bhavasāte baddhā. Te duppamuñcāti te

bhavasātavatthubhūtā dhammā, te vā tattha baddhā icchānidānā sattā duppamocayā. Na hi aññamokkhāti aññena ca mocetum na sakkonti. Kāraṇavacanam vā etam, te sattā duppamuñcā. Kasmā? Yasmā aññena mocetabbā na honti. Yadi pana muñceyyum, sakena thāmena muñceyyunti ayamassa attho. Pacchā pure vāpi apekkhamānāti anāgate atīte vā kāme apekkhamānā. Ime va kāme purime va jappanti ime vā paccuppanne kāme purime vā duvidhepi atītānāgate balavataṇhāya patthayamānā. Imesañca dvinnam padānam "te duppamuñcā na hi aññamokkhā"ti iminā saha sambandho veditabbo, itarathā "apekkhamānā jappam kim karonti kim vā katā"ti na paññāyeyyum.

- 781-2. Evam paṭhamagāthāya "dūre vivekā tathāvidho"ti sādhetvā dutiyagāthāya ca tathāvidhānam sattānam dhammatam āvikatvā idāni nesam pāpakammakaraṇam āvikaronto "kāmesu giddhā"ti gāthamāha. Tassattho—te sattā kāmesu paribhogataṇhāya giddhā pariyesanādimanuyuttattā pasutā sammohamāpannattā pamūļhā avagamanatāya maccharitāya Buddhādīnam vacanam anādiyanatāya ca avadāniyā. Kāyavisamādimhi visame niviṭṭhā antakāle maraṇadukhūpanītā "kim sū bhavissāma ito cutāse"ti paridevayantīti. Yasmā etadeva, tasmā hi sikkhetha -pa- māhu dhīrāti. Tattha sikkhethāti tisso sikkhā āpajjeyya. Idhevāti imasmimyeva sāsane. Sesamuttānameva.
- 783. Idāni ye tathā na karonti, tesam byasanappattim dassento "passāmī"ti gāthamāha. Tattha passāmīti mamsacakkhu-ādīhi pekkhāmi. Loketi apāyādimhi. Pariphandamānanti ito cito ca phandamānam. Pajam imanti imam sattakāyam. Taṇhagatanti taṇhāya gatam abhibhūtam, nipātitanti adhippāyo. Bhavesūti kāmabhavādīsu. Hīnā narāti hīnakammantā narā. Maccumukhe lapantīti antakāle sampatte maraṇamukhe paridevanti. Avītataṇhāseti avigatataṇhā. Bhavābhavesūti kāmabhavādīsu. Atha vā bhavābhavesūti bhavabhavesu, punappunabhavesūti vuttam hoti.
- 784. Idāni yasmā avītataṇhā evam phandanti ca lapanti ca, tasmā taṇhāvinaye samādapento "mamāyite"ti gāthamāha. Tattha mamāyiteti tanhāditthimamattehi "maman"ti pariggahite vatthusmim. Passathāti

sotāre ālapanto āha. **Etampī**ti etampi ādīnavam. Sesam pākaṭameva.

785. Evamettha paṭhamagāthāya assādaṁ, tato parāhi catūhi ādīnavañca dassetvā idāni sa-upāyaṁ nissaraṇaṁ nissaraṇānisaṁsañca dassetuṁ, sabbāhi vā etāhi kāmānaṁ ādīnavaṁ okāraṁ saṁkilesañca dassetvā idāni nekkhamme ānisaṁsaṁ dassetuṁ "ubhosu antesū"ti gāthādvayamāha. Tattha ubhosu antesūti phassaphassasamudayādīsu dvīsu paricchedesu. Vineyya chandanti chandarāgaṁ vinetvā. Phassaṁ pariññāyāti cakkhusamphassādiphassaṁ, phassānusārena vā taṁsampayutte sabbepi arūpadhamme, tesaṁ vatthudvārārammaṇavasena rūpadhamme cāti sakalampi nāmarūpaṁ tīhi pariññāhi parijānitvā. Anānugiddhoti rūpādīsu sabbadhammesu agiddho. Yadattagarahī tadakubbamānoti yaṁ attanā garahati, taṁ akurumāno. Nalippatī diṭṭhasutesu dhīroti so evarūpo dhitisampanno dhīro diṭṭhesu ca sutesu ca dhammesu dvinnaṁ lepānaṁ ekenapi lepena na lippati, ākāsamiva nirupalitto accantavodānappatto hoti.

786. Saññaṁ pariññāti gāthāya pana ayaṁ saṅkhepattho—na kevalañca phassameva, apica kho pana kāmasaññādibhedaṁ saññampi, saññānusārena vā pubbe vuttanayeneva nāmarūpaṁ tīhi pariññāhi parijānitvā imāya paṭipadāya catubbidhampi vitareyya oghaṁ, tato so tiṇṇogho taṇhādiṭṭhipariggahesu taṇhādiṭṭhilepappahānena nopalitto khīṇāsavamuni rāgādisallānaṁ abbūļhattā abbūļhasallo sativepullappattiyā appamatto caraṁ, pubbabhāge vā appamatto caraṁ tena appamādacārena abbūļhasallo hutvā sakaparattabhāvādibhedaṁ nāsīsatī lokamimaṁ parañca, aññadatthu carimacittanirodhā nirupādāno jātavedova parinibbātīti arahattanikūṭena desanaṁ niṭṭhāpesi dhammanettiṭṭhapanameva karonto, na uttariṁ imāya desanāya maggaṁ vā phalaṁ vā uppādesi khīṇāsavassa desitattāti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

 $Guha \underline{t}\underline{t}hakasuttava \underline{n}\underline{n}an \overline{a}\ ni\underline{t}\underline{t}hit \overline{a}.$ 

# 3. Dutthatthakasuttavannanā

787. Vadanti ve dutthamanāpīti Dutthatthakasuttam. Kā uppatti? Ādigāthāya tāva uppatti—Munisuttanayena Bhagavato bhikkhusamghassa ca uppannalābhasakkāram asahamānā titthiyā Sundarim paribbājikam uyyojesum. Sā kira janapadakalyānī setavatthaparibbājikāva ahosi. Sā sunhātā sunivatthā mālāgandhavilepanavibhūsitā Bhagavato dhammam sutvā Sāvatthivāsīnam Jetavanato nikkhamanavelāya Sāvatthito nikkhamitvā Jetavanābhimukhī gacchati. Manussehi ca "kuhim gacchasī"ti pucchitā "samanam Gotamam sāvake cassa ramayitum gacchāmī"ti vatvā Jetavanadvārakotthake vicaritvā Jetavanadvārakotthake pidahite nagaram pavisitvā pabhāte puna Jetavanam gantvā gandhakutisamīpe pupphāni vicinantī viya carati. Buddhupatthānam āgatehi ca manussehi "kimattham āgatāsī"ti pucchitā yamkiñcideva bhanati. Evam addhamāsamatte vītikkante titthiyā tam jīvitā voropetvā parikhātate nikkhipitvā<sup>1</sup> pabhāte "sundarim na passāmā"ti kolāhalam katvā rañño ca ārocetvā tena anuññātā Jetavanam pavisitvā vicinantā viya tam nikkhittatthānā<sup>2</sup> uddharitvā mañcakam āropetvā nagaram abhiharitvā upakkosam akamsu. Sabbam Pāliyam<sup>3</sup> āgatanaveneva veditabbam.

Bhagavā taṁ divasaṁ paccūsasamaye Buddhacakkhunā lokaṁ volokento "titthiyā ajja ayasaṁ uppādessantī"ti ñatvā "tesaṁ saddahitvā mādise cittaṁ pakopetvā mahājano apāyābhimukho mā ahosī"ti gandhakuṭidvāraṁ pidahitvā antogandhakuṭiyaṁyeva acchi, na nagaraṁ piṇḍāya pāvisi. Bhikkhū pana dvāraṁ pidahitaṁ disvā pubbasadisameva pavisiṁsu. Manussā bhikkhū disvā nānappakārehi akkosiṁsu. Atha āyasmā Ānando Bhagavato taṁ pavattiṁ ārocetvā "titthiyehi bhante mahā-ayaso uppādito, na sakkā idha vasituṁ, vipulo Jambudīpo, aññattha gacchāmā"ti āha. Tatthapi ayase uṭṭhite kuhiṁ gamissasi Ānandāti. Aññaṁ nagaraṁ Bhagavāti. Atha Bhagavā "āgamehi Ānanda, sattāhamevāyaṁ saddo bhavissati, sattāhaccayena yehi

ayaso kato, tesamyeva upari patissatī''ti vatvā Ānandattherassa dhammadesanattham **"vadanti ve"**ti imam gāthamabhāsi.

Tattha vadantīti Bhagavantam bhikkhusamghanca upavadanti.

Duṭṭhamanāpi eke athopi ve saccamanāti ekacce duṭṭhacittā, ekacce tathasanninopi hutvā, titthiyā duṭṭhacittā, ye tesam vacanam sutvā saddahimsu, te saccamanāti adhippāyo. Vādanca jātanti etam akkosavādam uppannam. Muni no upetīti akārakatāya ca akuppanatāya ca Buddhamuni na upeti. Tasmā munī natthi khilo kuhincīti tena kāranena ayam muni rāgādikhilehi natthi khilo kuhincīti veditabbo.

788. Imañca gātham vatvā Bhagavā Ānandattheram pucchi "evam khumsetvā vambhetvā vuccamānā bhikkhū Ānanda kim vadantī"ti. Na kiñci Bhagavāti. "Na Ānanda 'aham sīlavā'ti sabbattha tuṇhī bhavitabbam, loke hi nābhāsamānam jānanti missam bālehi paṇḍitan"ti vatvā "bhikkhū Ānanda te manusse evam paṭicodentū"ti dhammadesanatthāya "abhūtavādī nirayam upetī"ti imam gāthamabhāsi. Thero tam uggahetvā bhikkhū āha "manussā tumhehi imāya gāthāya paṭicodetabbā"ti. Bhikkhū tathā akamsu. Paṇḍitamanussā tuṇhī ahesum. Rājāpi rājapurise sabbato pesetvā yesam dhuttānam lañjam datvā titthiyā tam mārāpesum, te gahetvā niggayha tam pavattim ñatvā titthiye paribhāsi. Manussāpi titthiye disvā leḍḍunā paharanti, pamsunā okiranti "Bhagavato ayasam uppādesun"ti. Ānandatthero tam disvā Bhagavato ārocesi, Bhagavā therassa imam gāthamabhāsi "sakañhi ditthim -pa- vadeyyā"ti.

Tassattho—yāyam diṭṭhi titthiyajanassa "Sundarim māretvā samaṇānam Sakyaputtiyānam avaṇṇam pakāsetvā etenupāyena laddham sakkāram sādiyissāmā"ti<sup>1</sup>, so tam diṭṭhim katham atikkameyya, atha kho so ayaso tameva titthiyajanam paccāgato tam diṭṭhim accetum asakkontam. Yo vā sassatādivādī, sopi sakam diṭṭhim katham accayeyya tena diṭṭhicchandena anunīto tāya ca diṭthiruciyā niviṭtho, apica kho pana sayam

samattāni pakubbamāno attanāva paripuņņāni tāni ditthigatāni karonto yathā jāneyya, tatheva vadeyyāti.

789. Atha rājā sattāhaccayena taṁ kuṇapaṁ chaḍḍāpetvā sāyanhasamayaṁ vihāraṁ gantvā Bhagavantaṁ abhivādetvā āha "nanu bhante īdise ayase uppanne mayhampi ārocetabbaṁ siyā"ti. Evaṁ vutte Bhagavā "na mahārāja 'ahaṁ sīlavā guṇasampanno'ti paresaṁ ārocetuṁ ariyānaṁ patirūpan"ti vatvā tassā aṭṭhuppattiyaṁ "yo attano sīlavatānī"ti avasesagāthāyo abhāsi.

Tattha sīlavatānīti pātimokkhādīni sīlāni āraññikādīni dhutaṅgavatāni ca. Anānupuṭṭhoti apucchito. Pāvāti vadati. Anariyadhammaṁ kusalā tamāhu, yo ātumānaṁ sayameva pāvāti yo evaṁ attānaṁ sayameva vadati, tassa taṁ vādaṁ "anariyadhammo eso"ti kusalā evaṁ kathenti.

- 790. Santoti rāgādikilesavūpasamena santo, tathā abhinibbutatto. Itihanti sīlesu akatthamānoti "ahamasmi sīlasampanno"ti-ādinā nayena iti sīlesu akatthamāno, sīlanimittam attūpanāyikam vācam abhāsamānoti vuttam hoti. Tamariyadhammam kusalā vadantīti tassa tam akatthanam "ariyadhammo eso"ti Buddhādayo khandhādikusalā vadanti. Yassussadā natthi kuhiñci loketi yassa khīṇāsavassa rāgādayo satta ussadā kuhiñci loke natthi, tassa tam akatthanam "ariyadhammo eso"ti evam kusalā vadantīti sambandho.
- 791. Evam khīṇāsavapaṭipattim dassetvā idāni diṭṭhigatikānam titthiyānam paṭipattim rañño dassento āha "pakappitā saṅkhatā"ti. Tattha pakappitāti parikappitā. Saṅkhatāti paccayābhisaṅkhatā. Yassāti yassa kassaci diṭṭhigatikassa. Dhammāti diṭṭhiyo. Purakkhatāti purato katā. Santīti saṁvijjanti. Avīvadātāti avodātā. Yadattani passati ānisaṁsaṁ, taṁ nissito kuppapaṭiccasantinti yassete diṭṭhidhammā purakkhatā avodātā santi, so evaṁvidho yasmā attani tassā diṭṭhiyā

diṭṭhadhammikañca sakkārādiṁ, samparāyikañca gativisesādiṁ ānisaṁsaṁ passati, tasmā tañca ānisaṁsaṁ, tañca kuppatāya ca paṭiccasamuppannatāya ca sammutisantitāya¹ ca kuppapaṭiccasantisaṅkhātaṁ diṭṭhiṁ nissitova hoti, so tannissitattā attānaṁ vā ukkaṁseyya pare vā vambheyya abhūtehipi guṇadosehi.

- 792. Evam nissitena ca diṭṭhīnivesā -pa- ādiyatī ca dhammanti. Tattha diṭṭhīnivesāti idamsaccābhinivesasaṅkhātāni diṭṭhinivesanāni. Na hi svātivattāti sukhena ativattitabbā na honti. Dhammesu niccheyya samuggahītanti dvāsaṭṭhidiṭṭhidhammesu tam tam samuggahitam abhiniviṭṭham dhammam nicchinitvā pavattattā diṭṭhinivesā na hi svātivattāti vuttam hoti. Tasmā naro tesu nivesanesu, nirassatī ādiyatī ca dhammanti yasmā na hi svātivattā, tasmā naro tesuyeva diṭṭhinivesanesu ajasīlagosīlakukkurasīlapañcātapamaruppapātaukkuṭikappadhānakaṇṭakāpassayādibhedam satthāradhammakkhānagaṇādibhedamca tam tam dhammam nirassati ca ādiyati ca jahati ca gaṇhāti ca vanamakkaṭo viya tam tam sākhanti vuttam hoti. Evam nirassanto ca ādiyanto ca anavaṭṭhitacittattā asantehipi guṇadosehi attano vā parassa vā yasāyasam uppādeyya.
- 793. Yo panāyam sabbadiṭṭhigatādidosadhunanāya paññāya samannāgatattā dhono, tassa dhonassa hi -pa- anūpayo so. Kim vuttam hoti? Dhonadhammasamannāgamā dhonassa dhutasabbapāpassa arahato katthaci loke tesu tesu bhavesu pakappitā diṭṭhi natthi, so tassā diṭṭhiyā abhāvena, yāya ca attanā katam pāpakammam paṭicchādentā titthiyā māyāya mānena vā etam agatim gacchanti, tampi māyañca mānañca pahāya dhono rāgādīnam dosānam kena gaccheyya, diṭṭhadhamme samparāye vā nirayādīsu gativisesesu kena sankham gaccheyya, anūpayo so, so hi taṇhādiṭṭhi-upayānam dvinnam abhāvena anūpayoti.
- 794. Yo pana tesam dvinnam bhāvena upayo hoti, so **upayo hi -pa-diṭṭhimidheva sabbant**i. Tattha **upayo**ti taṇhādiṭṭhinissito. **Dhammesu upeti vādant**i "ratto"ti vā "duṭṭho"ti vā evam

tesu tesu dhammesu upeti vādam. **Anūpayam kena katham vadeyyā**ti taṇhādiṭṭhipahānena anūpayam khīṇāsavam kena rāgena vā dosena vā katham "ratto"ti vā "duṭṭho"ti vā vadeyya, evam anupavajjo ca so kim titthiyā viya katapaṭicchādako bhavissatīti adhippāyo. **Attā nirattā**<sup>1</sup> **na hi tassa atthī**ti tassa hi attadiṭṭhi vā ucchedadiṭṭhi vā natthi, gahaṇam muñcanam vāpi attanirattasañnitam natthi. Kim kāraṇā natthīti ce? **Adhosi so diṭṭhimidheva sabbam**, yasmā so idheva attabhāve ñāṇavātena sabbam diṭṭhigatam adhosi pajahi vinodesīti arahattanikūṭena desanam niṭṭhāpesi. Tam sutvā rājā attamano Bhagavantam abhivādetvā pakkāmīti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

Suttanipātaţţhakathāya

Dutthatthakasuttavannanā nitthitā.

4. Suddhaṭṭhakasuttavaṇṇanā

795. Passāmi suddhanti Suddhaṭṭhakasuttaṁ. Kā uppatti? Atīte kira Kassapassa Bhagavato kāle Bārāṇasivāsī aññataro kaṭumbiko pañcahi sakaṭasatehi paccantajanapadaṁ agamāsi bhaṇḍaggahaṇatthaṁ. Tattha vanacarakena saddhiṁ mittaṁ katvā tassa paṇṇākāraṁ datvā pucchi "kacci te samma candanasāraṁ diṭṭhapubban"ti. "Āma sāmī"ti ca vutte teneva saddhiṁ candanavanaṁ pavisitvā sabbasakaṭāni candanasārassa pūretvā tampi vanacarakaṁ "yadā samma Bārāṇasiṁ āgacchasi, tadā candanasāraṁ gahetvā āgaccheyyāsī"ti vatvā Bārāṇasiṁyeva agamāsi. Athāparena samayena sopi vanacarako candanasāraṁ gahetvā tassa gharaṁ agamāsi. So taṁ disvā sabbaṁ paṭisanthāraṁ katvā sāyanhasamaye candanasāraṁ pisāpetvā samuggaṁ pūretvā "gaccha samma nhāyitvā āgacchā"ti attano purisena saddhiṁ nhānatitthaṁ pesesi. Tena ca samayena Bārāṇasiyaṁ ussavo hoti, atha Bārāṇasivāsino pātova

dānam datvā sāyam suddhavatthanivatthā mālāgandhādīni gahetvā Kassapassa Bhagavato mahācetiyam vanditum gacchanti. So vanacarako te disvā "mahājano kuhim gacchatī"ti pucchi. "Vihāram cetiyavandanatthāyā"ti ca sutvā sayampi agamāsi. Tattha manusse haritālamanosilādīhi nānappakārehi cetiye pūjam¹ karonte disvā kiñci citram kātum ajānanto tam candanam gahetvā mahācetiye suvaņņiṭṭhakānam upari kamsapātimattam maṇḍalam akāsi. Atha tattha sūriyuggamanavelāyam sūriyarasmiyo uṭṭhahimsu, so tam disvā pasīdi, patthanañca akāsi "yattha yattha nibbattāmi, īdisā me rasmiyo ure uṭṭhahantū"ti. So kālam katvā Tāvatimsesu nibbatti, tassa ure rasmiyo uṭṭhahimsu, candamaṇḍalam viyassa uramaṇḍalam virocati, "Candābho devaputto"tveva ca nam sañjānimsu.

So tāya sampattiyā chasu devalokesu anulomapaṭilomato ekam Buddhantaram khepetvā amhākam Bhagavati uppanne Sāvatthiyam brāhmaṇamahāsālakule nibbatti, tathevassa ure candamaṇḍalasadisam rasmimaṇḍalam ahosi. Nāmakaraṇadivase cassa maṅgalam katvā brāhmaṇā tam maṇḍalam disvā "dhaññapuññalakkhaṇo ayam kumāro"ti vimhitā "Candābho"tveva nāmam akamsu. Tam vayappattam brāhmaṇā gahetvā alaṅkaritvā rattakañcukam² pārupāpetvā rathe āropetvā "mahābrahmā ayan"ti pūjetvā "yo Candābham passati, so yasadhanādīni labhati, samparāyañca saggam gacchatī"ti ugghosentā gāmanigamarājadhānīsu āhiṇḍanti. Gatagataṭṭhāne manussā "esa kira bho candābho nāma, yo etam passati, so yasadhanasaggādīni labhatī"ti uparūpari āgacchanti, sakalajambudīpo cali. Brāhmaṇā tucchahatthakānam āgatānam na dassenti, satam vā sahassam vā gahetvā āgatānameva dassenti. Evam candābham gahetvā anuvicarantā brāhmaṇā kamena Sāvatthim anuppattā.

Tena ca samayena Bhagavā pavattitavaradhammacakko anupubbena Sāvatthim āgantvā Sāvatthiyam viharati Jetavane bahujanahitāya dhammam desento. Atha Candābho Sāvatthim patvā samuddapakkhantakunnadī viya apākaṭo ahosi, candābhoti bhaṇantopi natthi. So sāyanhasamaye

<sup>1.</sup> Cetiyapūjam (Syā), cetiyam pūjam (Ka) 2. Paṭṭakañcukam (Sī), paṭakaccukam (Ka)

mahājanakāyam mālāgandhādīni ādāya Jetavanābhimukham gacchantam disvā "kuhim gacchathā" ti pucchi. "Buddho loke uppanno, so bahujanahitāya dhammam deseti, tam sotum Jetavanam gacchamā"ti ca tesam vacanam sutvā sopi brāhmanaganaparivuto tattheva agamāsi. Bhagavā ca tasmim samaye dhammasabhāyam varabuddhāsane nisinnova hoti, Candābho Bhagavantam upasankamma madhurapatisanthāram katvā ekamantam nisīdi, tāvadeva cassa so āloko antarahito. Buddhālokassa hi samīpe asītihatthabbhantare añño āloko nābhibhoti. So "āloko me nattho"ti nisīditvāva utthāsi, utthahitvā ca gantumāraddho. Atha nam aññataro puriso āha "kim bho Candābha samanassa Gotamassa bhīto gacchasī"ti. Nāham bhīto gacchāmi, apica me imassa tejena āloko na sampajjatīti punadeva Bhagavato purato nisīditvā pādatalā paṭṭhāya yāva kesaggā rūparamsilakkhanādisampattim disvā "mahesakkho samaņo Gotamo, mama ure appamattako āloko utthito, tāvatakenapi mam gahetvā brāhmanā sakalajambudīpam vicaranti. Evam varalakkhanasampattisamannāgatassa samanassa Gotamassa neva mano uppanno, addha ayam anomagunasamannāgato bhavissati Satthā devamanussānan"ti ativiya pasannacitto Bhagavantam vanditvā pabbajjam yāci. Bhagavā aññataram theram ānāpesi "pabbājehinan"ti, so tam pabbājetvā tacapañcakakammatthānam ācikkhi. So vipassanam ārabhitvā na cireneva arahattam patvā "Candābhatthero"ti vissuto ahosi. Tam ārabbha bhikkhū katham samutthāpesum "kim nu kho āvuso ye Candābham addasamsu, te yasam vā dhanam vā labhimsu, saggam vā gacchimsu, visuddhim vā pāpunimsu tena cakkhudvārikarūpadassanenā"ti. Bhagavā tassam atthuppattiyam imam suttamabhāsi.

Tattha paṭhamagāthāya tāvattho—na bhikkhave evarūpena dassanena suddhi hoti, apica kho kilesamalinattā asuddham, kilesarogānam avigamā sarogameva Candābham brāhmaṇam aññam vā evarūpam disvā diṭṭhigatiko bālo abhijānāti "passāmi suddham paramam arogam, tena ca diṭṭhisamkhātena dassanena samsuddhi narassa hotī"ti, so evam abhijānanto tam dassanam "paraman"ti ñatvā tasmim dassane suddhānupassī

samāno tam dassanam "maggañāṇan"ti **pacceti.** Tam pana maggañāṇam na hoti. Tenāha "ditthena ce suddhī"ti dutiyagātham.

796. Tassattho—tena rūpadassanasankhātena diṭṭhena yadi kilesasuddhi narassa hoti, tena vā ñāṇena so yadi jāti-ādidukkham pajahāti, evam sante ariyamaggato aññena asuddhimaggeneva so sujjhati, rāgādīhi upadhīhi saupadhiko eva samāno sujjhatīti āpannam hoti, na ca evamvidho sujjhati. Tasmā diṭṭhī hi nam pāva tathā vadānam, sā nam diṭṭhiyeva "micchādiṭṭhiko ayan"ti katheti diṭṭhi-anurūpam "sassato loko"ti-ādinā nayena tathā tathā vadantanti.

797. Na brāhmaņoti tatiyagāthā. Tassattho—yo pana bāhitapāpattā brāhmaņo hoti, so maggena adhigatāsavakkhayo khīņāsavabrāhmaņo ariyamaggañāṇato aññena abhimaṅgalasammatarūpasaṅkhāte diṭṭhe tathāvidhasaddasaṅkhāte sute avītikkamasaṅkhāte sīle hatthivatādibhede vate pathavi-ādibhede mute ca uppannena micchāñāṇena suddhiṁ na āha. Sesamassa brāhmaṇassa vaṇṇabhaṇanatthaṁ vuttaṁ. So hi tedhātukapuññe sabbasmiñca pāpe anūpalitto, tassa pahīnattā attadiṭṭhiyā yassa kassaci vā gahaṇassa pahīnattā attañjaho, puññābhisaṅkhārādīnaṁ akaraṇato nayidha pakubbamānoti vuccati. Tasmā naṁ evaṁ pasaṁsanto āha. Sabbasseva cassa purimapādena sambandho veditabbo—puññe ca pāpe ca anūpalitto attañjaho nayidha pakubbamāno na brāhmaṇo aññato suddhimāhāti.

798. Evam na brāhmaņo aññato suddhimāhāti vatvā idāni ye diṭṭhigatikā aññato suddhim bruvanti, tesam tassā diṭṭhiyā anibbāhakabhāvam¹ dassento "purimam pahāyā"ti gāthamāha. Tassattho—te hi aññato suddhivādā samānāpi yassā diṭṭhiyā appahīnattā gahaṇamuñcanam hoti, tāya purimam satthārādim pahāya aparam nissitā ejāsankhātāya taṇhāya anugatā abhibhūtā rāgādibhedam na taranti saṅgam, tañca atarantā tam tam dhammam uggaṇhanti ca nirassajanti ca makkaṭova sākhanti.

- 799. Pañcamagāthāya sambandho—yo ca so "diṭṭhī hi naṁ pāva tathā vadānan"ti vutto, so sayaṁ samādāyāti. Tattha sayanti sāmaṁ. Samādāyāti gahetvā. Vatānīti hatthivatādīni. Uccāvacanti aparāparaṁ hīnapaṇītaṁ vā satthārato satthārādiṁ. Saññasattoti kāmasaññādīsu laggo. Vidvā ca vedehi samecca dhammanti paramatthavidvā ca arahā catūhi maggañāṇavedehi catusaccadhammaṁ abhisameccāti. Sesaṁ pākaṭameva.
- 800. Sa sabbadhammesu visenibhūto, yam kiñci diṭṭham va sutam mutam vāti so bhūripañño khīṇāsavo yam kiñci diṭṭham vā sutam vā mutam vā tesu sabbadhammesu mārasenam vināsetvā ṭhitabhāvena visenibhūto. Tamevadassinti¹ tam evam visuddhadassim. Vivaṭam carantanti taṇhacchadanādivigamena vivaṭam hutvā carantam. Kenīdha lokasmim vikappayeyyāti kena idha loke taṇhākappena vā diṭṭhikappena vā koci vikappeyya, tesam vā pahīnattā rāgādinā pubbe vuttenāti.
- 801. Na kappayantīti gāthāya sambandho attho ca—kiñca bhiyyo? Te hi tādisā santo dvinnaṁ kappānaṁ purekkhārānañca kenaci na kappayanti na purekkharonti, paramattha-accantasuddhi-adhigatattā anaccantasuddhiṁ yeva akiriyasassatadiṭṭhiṁ accantasuddhīti na te vadanti. Ādānaganthaṁ gathitaṁ visajjāti catubbidhampi rūpādīnaṁ ādāyakattā ādānaganthaṁ attano cittasantāne gathitaṁ baddhaṁ ariyamaggasatthena visajja chinditvā. Sesaṁ pākaṭameva.
- 802. Sīmātigoti gāthā ekapuggalādhiṭṭhānāya desanāya vuttā. Pubbasadiso eva panassā sambandho, so evam atthavaṇṇanāya saddhim veditabbo—kiñca bhiyyo so īdiso bhūripañño catunnam kilesasīmānam atītattā sīmātigo bāhitapāpattā ca brāhmaņo, itthambhūtassa ca tassa natthi paracittapubbenivāsañāṇehi ñatvā vā mamsacakkhudibbacakkhūhi disvā vā kiñci samuggahītam, abhiniviṭṭhanti vuttam hoti. So ca kāmarāgābhāvato na rāgarāgī, rūpārūparāgābhāvato na

virāgaratto. Yato evamvidhassa "idam paran"ti kiñci idha uggahitam natthīti arahattanikūṭena desanam niṭṭhāpesi.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Suddhaṭṭhakasuttavaṇṇanā niṭṭhitā.

5. Paramatthakasuttavannanā

803. Paramanti diṭṭhīsūti Paramaṭṭhakasuttaṁ. Kā uppatti? Bhagavati kira Sāvatthiyaṁ viharante nānātitthiyā sannipatitvā attano attano diṭṭhiṁ dīpentā "idaṁ paramaṁ, idaṁ paraman"ti kalahaṁ katvā rañño ārocesuṁ. Rājā sambahule jaccandhe sannipātāpetvā "imesaṁ hatthiṁ dassethā"ti āṇāpesi. Rājapurisā andhe sannipātāpetvā hatthiṁ purato sayāpetvā "passathā"ti āhaṁsu. Te hatthissa ekamekaṁ aṅgaṁ parāmasiṁtu. Tato raññā "kīdiso bhaṇe hatthī"ti puṭṭho yo soṇḍaṁ parāmasi, so "seyyathāpi mahārāja naṅgalīsā"ti bhaṇi. Ye dantādīni parāmasiṁsu, te itaraṁ "mā bho rañño purato musā bhaṇī"ti paribhāsitvā "seyyathāpi mahārāja bhittikhilo"tiādīni āhaṁsu. Rājā taṁ sabbaṁ sutvā "īdiso tumhākaṁ samayo"ti titthiye uyyojesi. Aññataro piṇḍacāriko taṁ pavattiṁ ñatvā Bhagavato ārocesi. Bhagavā tassaṁ aṭṭhuppattiyaṁ bhikkhū āmantetvā "yathā bhikkhave jaccandhā hatthiṁ ajānantā taṁ taṁ aṅgaṁ parāmasitvā vivadiṁsu, evaṁ titthiyā vimokkhantikadhammaṁ ajānantā taṁ taṁ diṭṭhiṁ parāmasitvā vivadantī"ti vatvā dhammadesanatthaṁ imaṁ suttamabhāsi.

Tattha **paramanti diṭṭhīsu paribbasāno**ti "idam paraman"ti gahetvā sakāya sakāya diṭṭhiyā vasamāno. **Yaduttari kurute**ti yam attano satthārādim seṭṭham karoti. **Hīnāti aññe tato sabbamātā**ti tam attano satthārādim ṭhapetvā tato aññe sabbe "hīnā ime"ti āha. **Tasmā vivādāni avītivatto**ti tena kāraņena so diṭṭhikalahe avītivattova hoti.

- 804. Dutiyagāthāya attho—evam avītivatto ca yam diṭṭhe sute sīlavate muteti etesu vatthūsu uppannadiṭṭhisamkhāte attani pubbe vuttappakāram ānisamsam passati, tadeva so tattha sakāya diṭṭhiyā ānisamsam "idam seṭṭhan"ti abhinivisitvā aññam sabbam parasatthārādikam nihīnato passati.
- 805. Tatiyagāthāya attho—evam passato cassa yam attano satthārādim nissito aññam parasatthārādim hīnam passati, tam pana dassanam ganthameva kusalā vadanti, bandhananti vuttam hoti. Yasmā etadeva, tasmā hi diṭṭham va sutam mutam vā sīlabbatam bhikkhu na nissayeyya, nābhiniveseyyāti vuttam hoti.
- 806. Catutthagāthāya attho—na kevalam diṭṭhasutādim na nissayeyya, apica kho pana asañjātam uparūpari diṭṭhimpi lokasmim na kappayeyya, na janeyyāti vuttam hoti. Kīdisam? Ñāṇena vā sīlavatena vāpi, samāpattiñāṇādinā ñāṇena vā sīlavatena vā yā kappiyati, etam diṭṭhim na kappeyya. Na kevalañca diṭṭhim na kappayeyya, apica kho pana mānenapi jāti-ādīhi vatthūhi samoti attānamanūpaneyya, hīno na maññetha visesi vāpīti.
- 807. Pañcamagāthāya attho—evam hi diṭṭhim akappento amaññamāno ca attam pahāya anupādiyāno idha vā yam pubbe gahitam, tam pahāya aparam aggaṇhanto tasmimpi vuttappakāre ñāṇe duvidham nissayam no karoti. Akaronto ca sa ve viyattesu¹ nānādiṭṭhivasena bhinnesu sattesu na vaggasārī chandādivasena agacchanadhammo hutvā dvāsaṭṭhiyā diṭṭhīsu kiñcipi diṭṭhim na pacceti, na paccāgacchatīti vuttam hoti.
- 808-10. Idāni yo so imāya gāthāya vutto khīṇāsavo, tassa vaṇṇabhaṇanatthaṁ "yassūbhayante"ti-ādikā tisso gāthāyo āha. Tattha ubhayanteti pubbe vuttaphassādibhede. Paṇidhīti taṇhā. Bhavābhavāyāti punappunabhavāya. Idha vā huraṁ vāti sakattabhāvādibhede idha vā parattabhāvādibhede parattha vā. Diṭṭhe vāti diṭṭhasuddhiyā vā. Esa

nayo sutādīsu. **Saññā**ti saññāsamuṭṭhāpikā diṭṭhi. **Dhammāpi tesaṁ na paṭicchitāse**ti dvāsaṭṭhidiṭṭhigatadhammāpi tesaṁ "idameva saccaṁ moghamaññan"ti evaṁ na paṭicchitā. **Pāraṅgato na pacceti tādī**ti nibbānapāraṁ gato tena tena maggena pahīne kilese puna nāgacchati, pañcahi ca ākārehi tādī hotīti. Sesaṁ pākaṭamevāti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Paramaṭṭhakasuttavaṇṇanā niṭṭhitā.

6. Jarāsuttavannanā

811. Appam vata jīvitanti Jarāsuttam. Kā uppatti? Ekam samayam Bhagavā Sāvatthiyam vassam vasitvā yāni tāni Buddhānam sarīrārogyasampādanam anuppannasikkhāpadapaññāpanam veneyyadamanam tathārūpāya aṭṭhuppattiyā Jātakādikathananti-ādīni janapadacārikānimittāni, tāni samavekkhitvā janapadacārikam pakkāmi. Anupubbena cārikam caramāno sāyam Sāketam anuppatto añjanavanam pāvisi. Sāketavāsino sutvā "akālo idāni Bhagavantam dassanāyā"ti vibhātāya rattiyā mālāgandhādīni gahetvā Bhagavato santikam gantvā pūjanavandanasammodanādīni katvā parivāretvā aṭṭhamsu yāva Bhagavato gāmappavesanavelā, atha Bhagavā bhikkhusamghaparivuto piṇḍāya pāvisi. Tam aññataro Sāketako brāhmaṇamahāsālo nagarā nikkhanto nagaradvāre addasa. Disvā puttasineham uppādetvā "ciradiṭṭhosi putta mayā"ti paridevayamāno abhimukho agamāsi. Bhagavā bhikkhū saññāpesi "ayam bhikkhave brāhmano yam icchati, tam karotu, na vāretabbo"ti.

Brāhmaṇopi vacchagiddhinīva gāvī āgantvā Bhagavato kāyaṁ purato ca pacchato ca dakkhiṇato ca vāmato cāti samantā āliṅgi "ciradiṭṭhosi putta ciraṁ vinā ahosī"ti bhaṇanto. Yadi pana so tathā kātuṁ na labheyya, hadayaṁ phāletvā mareyya. So Bhagavantaṁ avoca "Bhagavā tumhehi saddhiṁ āgatabhikkhūnaṁ ahameva bhikkhaṁ dātuṁ samattho,

mameva anuggaham karothā"ti. Adhivāsesi Bhagavā tuṇhībhāvena. Brāhmaṇo Bhagavato pattam gahetvā purato gacchanto brāhmaṇiyā pesesi "putto me āgato, āsanam paññāpetabban"ti. Sā tathā katvā āgamanam passantī ṭhitā Bhagavantam antaravīthiyamyeva disvā puttasineham uppādetvā "ciradiṭṭhosi putta mayā"ti pādesu gahetvā roditvā gharam atinetvā sakkaccam bhojesi. Bhuttāvino brāhmaṇo pattam apanāmesi. Bhagavā tesam sappāyam viditvā dhammam desesi, desanāpariyosāne ubhopi sotāpannā ahesum. Atha Bhagavantam yācimsu "yāva bhante Bhagavā imam nagaram upanissāya viharati, amhākamyeva ghare bhikkhā gahetabbā"ti. Bhagavā "na Buddhā evam ekam nibaddhaṭṭhānamyeva gacchantī"ti paṭikkhipi. Te āhamsu "tena hi bhante bhikkhusamghena saddhim piṇḍāya caritvāpi tumhe idheva bhattakiccam katvā dhammam desetvā vihāram gacchathā"ti. Bhagavā tesam anuggahatthāya tathā akāsi. Manussā brāhmaṇānca brāhmaṇinca "Buddhapitā Buddhamātā"tveva voharimsu, tampi kulam "Buddhakulan"ti nāmam labhi.

Ānandatthero Bhagavantam pucchi "aham Bhagavato mātāpitaro jānāmi, ime pana kasmā vadanti 'aham Buddhamātā aham Buddhapitā'ti". Bhagavā āha "nirantaram me Ānanda brāhmaņī ca brāhmaņo ca pañca jātisatāni mātāpitaro ahesum, pañca jātisatāni mātāpitūnam jeṭṭhakā, pañca jātisatāni kanitthakā, te pubbasineheneva kathentī"ti imañca gāthamabhāsi—

"Pubbeva sannivāsena, paccuppannahitena vā. Evam tam jāyate pemam, uppalamva yathodake"ti<sup>1</sup>.

Tato Bhagavā Sākete yathābhirantam viharitvā puna cārikam caramāno Sāvatthimeva agamāsi. Sopi brāhmaņo ca brāhmaņī ca bhikkhū upasankamitvā patirūpam dhammadesanam sutvā sesamagge pāpuņitvā anupādisesāya nibbānadhātuyā parinibbāyimsu. Nagare brāhmaņā sannipatimsu

"amhākam ñātake sakkarissāmā"ti. Sotāpannasakadāgāmi-anāgāmino upāsakāpi sannipatimsu upāsikāyo ca "amhākam sahadhammike sakkarissāmā"ti. Te sabbepi kambalakūṭāgāram āropetvā mālāgandhādīhi pūjentā nagarā nikkhāmesum.

Bhagavāpi tam divasam paccūsasamaye Buddhacakkhunā lokam volokento tesam parinibbānabhāvam ñatvā "tattha mayi gate dhammadesanam sutvā bahujanassa dhammābhisamayo bhavissatī"ti ñatvā pattacīvaramādāya Sāvatthito āgantvā āļāhanameva pāvisi. Manussā disvā "mātāpitūnam sarīrakiccam kātukāmo Bhagavā āgato"ti vanditvā aṭṭhamsu. Nāgarāpi kūṭāgāram pūjentā āļāhanam ānetvā Bhagavantam pucchimsu "gahaṭṭha-ariyasāvakā katham pūjetabbā"ti. Bhagavā "yathā asekkhā pūjiyanti, tathā pūjetabbā ime"ti adhippāyena tesam asekkhamunibhāvam dīpento imam gāthamāha—

"Ahimsakā ye munayo, niccam kāyena samvutā. Te yanti accutam ṭhānam, yattha gantvā na socare"ti<sup>1</sup>.

Tañca parisam oloketvā tankhaṇānurūpam dhammam desento imam suttamabhāsi.

Tattha **appam vata jīvitam idan**ti "idam vata manussānam jīvitam appam parittam thitiparittatāya sarasaparittatāyā"ti Sallasuttepi vuttanayametam. **Oram vassasatāpi miyyatī**ti² vassasatā oram kalalādikālepi miyyatī. **Aticcā**ti vassasatam atikkamitvā. **Jarasāpi miyyatī**ti jarāyapi miyyatī.

812-6. Mamāyiteti mamāyitavatthukāraṇā. Vinābhāvasantamevidanti santavinābhāvam vijjamānavinābhāvameva idam, na sakkā avinābhāvena bhavitunti vuttam hoti. Māmakoti mama upāsako bhikkhu vāti sankham gato, Buddhādīni vā vatthūni mamāyamāno. Sangatanti samāgatam diṭṭhapubbam vā. Piyāyitanti piyam katam. Nāmamyevā'vasissati³, akkheyyanti sabbam rūpādidhammajātam pahīyati, nāmamattameva tu avasissati "Buddharakkhito dhammarakkhito'ti evam sankhātum kathetum. Munayoti khīṇāsavamunayo. Khemadassinoti nibbānadassino.

817. Sattamagāthā evam maraṇabbhāhate loke anurūpapaṭipattidassanattham vuttā. Tattha patilīnacarassāti tato tato patilīnam cittam katvā carantassa. Bhikkhunoti kalyāṇaputhujjanassa sekkhassa vā. Sāmaggiyamāhu tassa tam, yo attānam bhavane na dassayeti tassetam patirūpamāhu, yo evampaṭipanno nirayādibhede bhavane attānam na dasseyya. Evam hi so imamhā maraṇā mucceyyāti adhippāyo.

818-20. Idāni yo "attānam bhavane na dassaye"ti evam khīṇāsavo vibhāvito, tassa vaṇṇabhaṇanattham ito parā tisso gāthāyo āha. Tattha sabbatthāti dvādasasu āyatanesu. Yadidam diṭṭhasutam mutesu vāti ettha pana yadidam diṭṭhasutam, ettha vā mutesu vā dhammesu evam muni na upalimpatīti evam sambandho veditabbo. Dhono na hi tena maññati, yadidam diṭṭhasutam mutesu vāti atrāpi yadidam diṭṭhasutam, tena vatthunā na maññati, mutesu vā dhammesu na maññatīti evameva sambandho veditabbo. Na hi so rajjati no virajjatīti bālaputhujjanā viya na rajjati, kalyāṇaputhujjanasekkhā viya na virajjati, rāgassa pana khīṇattā "virāgo"tveva sankham gacchati. Sesam sabbattha pākaṭamevāti. Desanāpariyosāne caturāsītiyā pāṇasahassānam dhammābhisamayo ahosīti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Jarāsuttavaņņanā niţṭhitā.

# 7. Tissametteyyasuttavannanā

821. **Methunamanuyuttassā**ti Tissametteyyasuttam. Kā uppatti? Bhagavati kira Sāvatthiyam viharante Tissametteyyā nāma dve sahāyā Sāvatthim agamamsu. Te sāyanhasamayam mahājanam Jetavanābhimukham gacchantam disvā "kuhim gacchathā"ti pucchimsu. Tato tehi "Buddho loke uppanno, bahujanahitāya dhammam deseti, tam sotum Jetavanam gacchāmā"ti

vutte "mayampi sossāmā"ti agamamsu. Te avanihadhammadesakassa Bhagavato dhammadesanam sutvā parisantare nisinnāva cintesum "na sakkā agāramajjhe thitenāyam dhammo paripūretun"ti. Atha pakkante mahājane Bhagavantam pabbajjam yācimsu, Bhagavā "ime pabbājehī"ti aññataram bhikkhum ānāpesi. So te pabbājetvā tacapañcakakammatthānam datvā araññavāsam gantumāraddho. Metteyvo tissam āha "āvuso upajjhāyo araññam gacchati, mayampi gacchāmā"ti. Tisso "alam āvuso, Bhagavato dassanam dhammassavananca aham pihemi, gaccha tvan"ti vatva na agamāsi. Metteyyo upajjhāyena saha gantvā araññe samanadhammam karonto na cirasseva arahattam pāpuni saddhim ācariyupajjhāyehi. Tissassāpi jetthabhātā byādhinā kālamakāsi. So tam sutvā attano gāmam agamāsi, tatra nam natakā palobhetvā uppabbājesum. Mettevyopi ācariyupajjhāyehi saddhim Sāvatthim āgato. Atha Bhagavā vutthavasso janapadacārikam caramāno anupubbena tam gāmam pāpuņi. Tattha Metteyyo Bhagavantam vanditvā "imasmim bhante gāme mama gihisahāyo atthi, muhuttam tāva āgametha anukampam upādāyā"ti vatvā gāmam pavisitvā tam Bhagavato santikam ānetvā ekamantam thito tassatthāya ādigāthāya Bhagavantam pañham pucchi. Tassa Bhagavā byākaronto avasesagāthāyo abhāsi. Ayamassa suttassa uppatti.

Tattha methunamanuyuttassāti methunadhammasamāyuttassa. Itīti evamāha. Āyasmāti piyavacanametam, Tissoti nāmam tassa therassa. So hi Tissoti nāmena. Metteyyoti gottam, gottavaseneva cesa pākato ahosi. Tasmā aṭṭhuppattiyam vuttam "Tissametteyyā nāma dve sahāyā"ti. Vighātanti upaghātam. Brūhīti ācikkha. Mārisāti piyavacanametam, nidukkhāti vuttam hoti. Sutvāna tava sāsananti tava vacanam sutvā. Viveke sikkhissāmaseti sahāyam ārabbha dhammadesanam yācanto bhaṇati, so pana sikkhitasikkhoyeva.

822. **Mussate vāpi sāsanan**ti pariyattipaṭipattito duvidhampi sāsanam nassati. **Vāpī**ti padapūraṇamattam. **Etam tasmim anāriyan**ti tasmim puggale etam anariyam, yadidam micchāpaṭipadā.

- 823. **Eko pubbe caritvānā**ti pabbajjāsaṅkhātena vā gaṇavossaggaṭṭhena<sup>1</sup> vā pubbe eko viharitvā. **Yānaṁ bhantaṁva taṁ loke, hīnamāhu puthujjanan**ti taṁ vibbhantakaṁ puggalaṁ yathā hatthiyānādiyānaṁ adantaṁ visamaṁ ārohati, ārohakampi bhañjati, papātepi papatati, evaṁ kāyaduccaritādivisamārohanena narakādīsu, atthabhañjanena jātipapātādīsu papatanena ca yānaṁ bhantaṁva āhu hīnaṁ puthujjanañca āhūti.
- 824-5. Yaso kitti cāti lābhasakkāro pasamsā ca. Pubbeti pabbajitabhāve. Hāyate vāpi tassa sāti tassa vibbhantakassa sato so ca yaso sā ca kitti hāyati. Etampi disvāti etampi pubbe yasakittīnam bhāvam pacchā ca hānim disvā. Sikkhetha methunam vippahātaveti tisso sikkhā sikkhetha. Kim kāraṇam? Methunam vippahātave, methunappahānatthāyāti vuttam hoti. Yo hi methunam na vippajahati, sankappehi -pa- tathāvidho. Tattha paretoti samannāgato. Paresam nigghosanti upajjhāyādīnam nindāvacanam. Manku hotīti dummano hoti.
- 826. Ito parā gāthā pākaṭasambandhā eva. Tāsu satthānīti kāyaduccaritādīni. Tāni hi attano paresañca chedanaṭṭhena "satthānī'ti vuccanti. Tesu cāyaṁ visesato codito musāvacanasatthāneva karoti "iminā kāraṇenāhaṁ vibbhanto'ti bhaṇanto. Tenevāha "esa khvassa mahāgedho, mosavajjaṁ pagāhatī'ti. Tattha esa khvassāti esa kho assa. Mahāgedhoti mahābandhanaṁ. Katamoti ce? Yadidaṁ mosavajjaṁ pagāhati, svāssa musāvādajjhogāho mahāgedhoti veditabbo.
- 827. **Mandova parikissatī**ti pāṇavadhādīni karonto tatonidānañca dukkhamanubhonto bhogapariyesanarakkhanāni ca karonto momūho viya parikilissati.
- 828-9. "Etamādīnavam ñatvā, muni pubbāpare idhā" ti etam "yaso kitti ca yā pubbe, hāyate' vāpi tassa sā" ti ito pabhuti vutte pubbāpare idha imasmim sāsane pubbato apare samaņabhāvato

vibbhantakabhāve ādīnavam muni ñatvā. **Etadariyānamuttaman**ti yadidam vivekacariyā, etam Buddhādīnam ariyānam uttamam, tasmā vivekaññeva sikkhethāti adhippāyo. **Na tena settho maññethā**ti tena ca vivekena na attānam "settho ahan" ti manneyva, tena thaddho na bhaveyvāti vuttam hoti.

830. **Rittassā**ti vivittassa kāyaduccaritādīhi virahitassa. **Oghatinnassa** pihayanti, kāmesu gadhitā pajāti vatthukāmesu laggā sattā tassa caturoghatinnasa pihayanti inayika viya ananyassati arahattanikutena desanam nitthāpesi. Desanāpariyosāne Tisso sotāpattiphalam patvā pacchā pabbajitvā arahattam sacchākāsīti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Tissametteyyasuttavannanā nitthitā.

### 8. Pasūrasuttavannanā

831. **Idheva suddhī**ti Pasūrasuttam. Kā uppatti? Bhagavati kira Sāvatthiyam viharante Pasūro nāma paribbājako mahāvādī, so "ahamasmi sakalajambudīpe vādena aggo, tasmā yathā Jambudīpassa jambupaññānam, evam mamāpi bhavitum arahatī"ti jambusākham dhajam katvā sakalajambudīpe pativādam anāsādento anupubbena Sāvatthim āgantvā nagaradvāre vālikatthalam katvā tattha sākham ussāpetvā "yo mayā saddhim vādam kātum samattho, so imam sākham bhañjatū"ti vatvā nagaram pāvisi. Tam thānam mahājano parivāretvā atthāsi. Tena ca samayena āyasmā Sāriputto bhattakiccam katvā Sāvatthito nikkhamati, so tam disvā sambahule gāmadārake pucchi "kim etam dārakā"ti, te sabbam ācikkhimsu. "Tena hi nam tumhe uddharitvā pādehi bhañjatha, 'vādatthiko vihāram āgacchatū'ti ca bhanathā"ti vatvā pakkāmi.

Paribbājako piṇḍāya caritvā katabhattakicco āgantvā uddharitvā bhaggam sākham disvā "kenidam kāritan"ti pucchi. "Buddhasāvakena Sāriputtenā"ti ca vutte pamudito hutvā "ajja mama jayam samaṇassa ca parājayam paṇḍitā passantū"ti pañhavīmamsake kāraṇike ānetum Sāvatthim pavisitvā vīthisiṅghāṭakacaccaresu vicaranto "samaṇassa Gotamassa aggasāvakena saha vāde paññāpaṭibhānam sotukāmā bhonto nikkhamantū"ti ugghosesi. "Paṇḍitānam vacanam sossāmā"ti sāsane pasannāpi appasannāpi bahū manussā nikkhamimsu. Tato Pasūro mahājanaparivuto "evam vutte evam bhaṇissāmī"ti-ādīni vitakkento vihāram agamāsi. Thero "vihāre uccāsaddamahāsaddo janabyākulañca mā ahosī"ti Jetavanadvārakoṭṭhake āsanam paññāpetvā nisīdi.

Paribbājako theram upasankamitvā "tvam bho pabbajita mayham jambudhajam bhañjāpesī"ti āha. "Āma paribbājakā"ti ca vutte "hotu no bho kāci kathāpavattī"ti āha. "Hotu paribbājakā"ti ca therena sampaticchite "tvam samana puccha, aham vissajjessāmī"ti āha. Tato nam thero avaca "kim paribbājaka dukkaram pucchā, udāhu vissajjanan"ti. Vissajjanam bho pabbajita, pucchāya kim dukkaram, tam yo hi koci yamkinci pucchatīti. "Tena hi paribbājaka tvam puccha, aham vissajjessāmī"ti evam vutte paribbājako "sādhurūpo bhikkhu thāne sākham bhanjāpesī"ti vimhitacitto hutvā theram pucchi "ko purisassa kāmo"ti. "Sankapparāgo purisassa kāmo"ti<sup>1</sup> thero āha. So tam sutvā there viruddhasaññī hutvā parājayam āropetukāmo āha "citravicitrārammanam pana bho pabbajita purisassa kāmam na vadesī"ti. Āma paribbājaka na vademīti. Tato nam paribbājako yāva tikkhattum patiñnam kārāpetvā "suņantu bhonto samanassa vāde dosan"ti pañhavīmamsake ālapitvā āha "bho pabbajita tumhākam sabrahmacārino araññe viharantī''ti. Āma paribbājaka viharantīti. Te tattha viharantā kāmavitakkādayo vitakke vitakkentīti. Āma paribbājaka puthujjanā sahasā vitakkentīti. "Yadi evam tesam samanabhāvo kuto, nanu te agārikā kāmabhogino hontī"ti evañca pana vatvā athāparam etadavoca"Na te ve kāmā yāni citrāni loke, Saṅkapparāgañca vadesi kāmaṁ. Saṅkappayaṁ akusale vitakke, Bhikkhupi te hessati kāmabhogī"ti<sup>1</sup>.

Atha thero paribbājakassa vāde dosam dassento āha "kim paribbājaka sankapparāgam purisassa kāmam na vadesi, citravicitrārammaṇam vadesī"ti. Āma bho pabbajitāti. Tato nam thero yāva tikkhattum paṭiññam kārāpetvā "suṇātha āvuso paribbājakassa vāde dosan"ti pañhavīmamsake ālapitvā āha "āvuso Pasūra tava satthā atthī"ti. Āma pabbajita atthīti. So cakkhuviññeyyam rūpārammaṇam passati, saddārammaṇādīni vā sevatīti. Āma pabbajita sevatīti. "Yadi evam tassa satthubhāvo kuto, nanu so agāriko kāmabhogī hotī"ti evañca pana vatvā athāparam etadavoca—

"Te ve kāmā yāni citrāni loke, Saṅkapparāgaṁ na vadesi kāmaṁ. Passanto rūpāni manoramāni, Suṇanto saddāni manoramāni.

Ghāyanto gandhāni manoramāni, Sāyanto rasāni manoramāni. Phusanto phassāni manoramāni, Satthāpi te hessati kāmabhogī"ti.

Evam vutte nippaṭibhāno paribbājako "ayam pabbajito mahāvādī, imassa santike pabbajitvā vādasattham sikkhissāmī"ti Sāvatthim pavisitvā pattacīvaram pariyesitvā Jetavanam paviṭṭho tattha Lāludāyim suvaṇṇavaṇṇam kāyūpapannam sarīrākārākappesu samantapāsādikam disvā "ayam bhikkhu mahāpañño mahāvādī"ti mantvā tassa santike pabbajitvā tam vādena niggahetvā salingena tamyeva titthāyatanam pakkamitvā puna "samaṇena Gotamena saddhim vādam karissāmī"ti Sāvatthiyam purimanayeneva ugghosetvā mahājanaparivuto "evam samaṇam Gotamam niggahessāmī"ti-ādīni

vadanto Jetavanam agamāsi. Jetavanadvārakoṭṭhake adhivatthā devatā "ayam abhājanabhūto"ti mukhabandhamassa akāsi. So Bhagavantam upasankamitvā mūgo viya nisīdi. Manussā "idāni pucchissati, idāni pucchissatī"ti tassa mukham ulloketvā "vadehi bho Pasūra, vadehi bho Pasūrā"ti uccāsaddamahāsaddā ahesum. Atha Bhagavā "kim Pasūro vadissatī"ti vatvā tattha sampattaparisāya dhammadesanattham imam suttam abhāsi.

Tattha paṭhamagāthāya tāva ayaṁ saṅkhepo—ime diṭṭhigatikā attano diṭṭhiṁ sandhāya **idheva suddhī iti vādayanti, nāññesu dhammesu visuddhimāhu.** Evaṁ sante attano satthārādīni **nissitā** tattheva "esa vādo subho"ti evaṁ **subhaṁ vadānā**¹ hutvā **puthū** samaṇabrāhmaṇā "sassato loko"ti-ādīsu **paccekasaccesu niviṭṭhā.** 

- 832. Evam niviṭṭhā ca—te vādakāmāti gāthā. Tattha bālam dahantī mithu aññamaññanti "ayam bālo ayam bālo"ti evam dvepi janā aññamaññam bālam dahanti, bālato passanti. Vadanti te aññasitā kathojjanti te aññamaññam satthārādim nissitā kalaham vadanti. Pasamsakāmā kusalā vadānāti pasamsatthikā ubhopi "mayam kusalavādā paṇḍitavādā"ti evamsaññino hutvā.
- 833. Evam vadānesu ca tesu eko niyamato eva—yutto kathāyanti gāthā. Tattha yutto kathāyanti vivādakathāya ussukko. Pasamsamiccham vinighāti hotīti attano pasamsam icchanto "katham nu kho niggahessāmī"ti-ādinā nayena pubbeva sallāpā kathamkathī vinighātī<sup>2</sup> hoti. Apāhatasminti pañhavīmamsakehi "atthāpagatam te bhanitam, byañjanāpagatam te bhanitam"ti-ādinā nayena apahārite³ vāde. Nindāya so kuppatīti evam apāhatasminca vāde uppannāya nindāya so kuppati. Randhamesīti parassa randhameva gavesanto.

<sup>1.</sup> Subhavādā (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Vādakathamkathāvinipātī (Sī), sallāpakathamkathāvinighātī (Syā)

<sup>3.</sup> Apasādite (Sī, Ka)

- 834. Na kevalañca kuppati, apica kho pana yamassa vādanti gāthā. Tattha parihīnamāhu apāhatanti atthabyañjanādito apāhatam parihīnam vadanti. Paridevatīti tato nimittam so "aññam mayā āvajjitan"ti-ādīhi vippalapati. Socatīti "tassa jayo"ti-ādīni ārabbha socati. Upaccagā manti anutthunātīti "so mam vādena vādam atikkanto"ti-ādinā nayena suṭṭhutaram vippalapati.
- 835. Ete vivādā samaņesūti ettha pana samaņā vuccanti bāhiraparibbājakā. Etesu ugghāti nighāti hotīti etesu vādesu jayaparājayādivasena cittassa ugghātam nighātanca pāpuṇanto ugghātī nighātī ca hoti. Virame kathojjanti pajaheyya kalaham. Na haññadatthatthi pasamsalābhāti na hi ettha pasamsalābhato añno attho atthi.
- 836-7. Chaṭṭhagāthāya attho—yasmā ca na haññadatthatthi pasaṁsalābhā, tasmā paramaṁ lābhaṁ labhantopi "sundaro ayan"ti tattha diṭṭhiyā pasaṁsito vā pana hoti taṁ vādaṁ parisāya majjhe dīpetvā, tato so tena jayatthena tuṭṭhiṁ vā dantavidaṁsakaṁ vā āpajjanto hasati, mānena ca uṇṇamati. Kiṁ kāraṇaṁ? Yasmā taṁ jayatthaṁ pappuyya yathāmano jāto, evaṁ uṇṇamato ca yā uṇṇatīti gāthā. Tattha mānātimānaṁ vadate panesoti eso pana taṁ uṇṇatiṁ "vighātabhūmī"ti abujjhamāno mānañca atimānañca vadatiyeva.
- 838. Evam vāde dosam dassetvā idāni tassa vādam asampaţicchanto "sūro"ti gāthamāha. Tattha rājakhādāyāti rājakhādanīyena, bhattavetanenāti vuttam hoti. Abhigajjameti paṭisūramicchanti yathā so paṭisūram icchanto abhigajjanto eti, evam diṭṭhigatiko diṭṭhigatikanti dasseti. Yeneva so, tena palehīti yena so tuyham paṭisūro, tena gaccha. Pubbeva natthi yadidam yudhāyāti yam pana idam kilesajātam yuddhāya siyā, tam etam pubbeva natthi, bodhimūleyeva pahīnanti dasseti. Sesagāthā pākaṭasambandhāyeva.
- 839-40. Tattha **vivādayantī**ti vivadanti. **Paṭisenikattā**ti paṭilomakārako. **Visenikatvā**ti kilesasenaṁ vināsetvā. **Kiṁ**

**labhetho**ti paṭimallaṁ kiṁ labhissasi. **Pasūrā**ti taṁ paribbājakaṁ ālapati. **Yesīdha natthī**ti yesaṁ idha natthi.

841. **Pavitakkan**ti "jayo nu kho me bhavissatī"ti-ādīni vitakkento. **Dhonena yugam samāgamā**ti dhutakilesena Buddhena saddhim yugaggāham samāpanno. **Na hi tvam sakkhasi sampayātave**ti kotthukādayo viya sīhādīhi, dhonena saha yugam gahetvā ekapadampi sampayātum yugaggāhameva vā sampādetum na sakkhissasīti. Sesam sabbattha pākaṭamevāti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Pasūrasuttavaņņanā niţţhitā.

### 9. Māgandiyasuttavannanā

842. Disvāna taņhanti Māgaņḍiyasuttam. Kā uppatti? Ekam samayam Bhagavā Sāvatthiyam viharanto paccūsasamaye Buddhacakhunā lokam volokento Kurūsu Kammāsadhamma¹nigamavāsino Māgaṇḍiyassa nāma brāhmaṇassa sapajāpatikassa arahattūpanissayam disvā tāvadeva Sāvatthito tattha gantvā Kammāsadhammassa avidūre aññatarasmim vanasaṇḍe nisīdi suvaṇṇobhāsam muñcamāno. Māgaṇḍiyopi taṅkhaṇam tattha mukhadhovanattham gato suvaṇṇobhāsam disvā "kim idan"ti ito cito ca pekkhamāno Bhagavantam disvā attamano ahosi. Tassa kira dhītā suvaṇṇavaṇṇā, tam bahū khattiyakumārādayo vārayantā na labhanti. Brāhmaṇo evamladdhiko hoti "samaṇasseva nam suvaṇṇavaṇṇassa dassāmī"ti. So Bhagavantam disvā "ayam me dhītāya samānavaṇṇo, imassa nam dassāmī"ti cittam uppādesi. Tasmā disvāva attamano ahosi. So vegena gharam gantvā brāhmaṇim āham "bhoti bhoti mayā dhītāya samānavaṇṇo puriso dittho, alaṅkarohi dārikam, tassa nam dassāmā"ti.

brāhmaṇiyā dārikaṁ gandhodakena nhāpetvā vatthapupphālaṅkārādīhi alaṅkarontiyā eva Bhagavato bhikkhācāravelā sampattā. Atha Bhagavā Kammāsadhammaṁ piṇḍāya pāvisi.

Tepi kho dhītaram gahetvā Bhagavato nisinnokāsam agamamsu. Tattha Bhagavantam adisvā brāhmaṇī ito cito ca vilokentī Bhagavato nisajjaṭṭhānam tiṇasanthārakam addasa. Buddhānañca adhiṭṭhānabalena nisinnokāso padanikkhepo ca abyākulā honti. Sā brāhmaṇam āha "esa brāhmaṇa tassa tiṇasanthāro"ti, āma bhotīti. Tena hi brāhmaṇa amhākam āgamanakammam na sampajjissatīti. Kasmā bhotīti? Passa brāhmaṇa abyākulo tiṇasanthāro, neso kāmabhogino¹ paribhuttoti. Brāhmaṇo "mā bhoti maṅgale pariyesiyamāne avamaṅgalam abhaṇī"ti āha. Punapi brāhmaṇī ito cito ca vicarantī Bhagavato padanikhepam disvā brāhmaṇam āha "ayam tassa padanikhepo"ti. Āma bhotīti. Passa brāhmaṇa padanikhepam, nāyam satto kāmesu gadhitoti. "Katham tvam bhoti jānāsī"ti ca vuttā attano ñānabalam dassentī āha—

"Rattassa hi ukkuṭikaṁ padaṁ bhave, Duṭṭhassa hoti anukaḍḍhitaṁ padaṁ. Mūḷhassa hoti sahasānupīḷitaṁ, Vivaṭṭacchadassa idamīdisaṁ padan"ti².

Ayañcarahi tesam kathā vippakatā, atha Bhagavā katabhattakicco tameva vanasaṇḍam āgato. Brāhmaṇī Bhagavato varalakkhaṇakhacitam byāmappabhāparikkhittam rūpam disvā brāhmaṇam āha "esa tayā brāhmaṇa diṭṭho"ti. Āma bhotīti. Āgatakammam na sampajjissateva, evarūpo nāma kāme paribhuñjissatīti netam ṭhānam vijjatīti. Tesam evam vadantānañneva Bhagavā tiṇasanthārake nisīdi. Atha brāhmaṇo dhītaram vāmena hatthena gahetvā kamaṇḍalum dakkhiṇena hatthena gahetvā Bhagavantam upasaṅkamitvā "bho pabbajita tvañca suvaṇṇavaṇṇo ayañca dārikā, anucchavikā esā tava, imāham bhoto bhariyam posāvanatthāya

<sup>1.</sup> Tinasanthārako, kāmābhibhunā sattena (Sī)

<sup>2.</sup> Am-Ttha 1. 335; Dhammapada-Ttha 1. 129; Visuddhi 1. 101 pitthesupi.

dammī''ti vatvā Bhagavato santikam gantvā dātukāmo<sup>1</sup> aṭṭhāsi. Bhagavā brāhmaṇam anālapitvā aññena saddhim sallapamāno viya **"disvāna taṇhan"**ti imam gātham abhāsi.

Tassattho—ajapālanigrodhamūle nānārūpāni nimminitvā abhikāmamāgatam māradhītaram disvāna tanham aratim raganca chandamattampi me methunasmim nāhosi, kimevidam imissā dārikāya muttakarīsapunnam rūpam disvā bhavissati, sabbathā pādāpi nam samphusitum na icche, kutonena samvasitunti.

- 843. Tato Māgaṇḍiyo "pabbajitā nāma mānusake kāme pahāya dibbakāmatthāya pabbajanti, ayañca dibbepi kāme na icchati, idampi itthiratanam, kā nu assa diṭṭhī"ti pucchitum dutiyam gāthamāha. Tattha etādisam ce ratananti dibbitthiratanam sandhāya bhaṇati, nārinti attano dhītaram sandhāya. Diṭṭhigatam sīlavatam nu jīvitanti² diṭṭhiñca sīlañca vatañca jīvitañca. Bhavūpapattiñca vadesi kīdisanti attano bhavūpapattiñca kīdisam vadasīti.
- 844. Ito parā dve gāthā vissajjanapucchānayena pavattattā pākaṭasambandhāyeva. Tāsu paṭhamagāthāya saṅkhepattho—tassa mayhaṁ Māgaṇḍiya dvāsaṭṭhidiṭṭhigatadhammesu nicchinitvā "idameva saccaṁ moghamaññan"ti evaṁ ida padāmīti samuggahitaṁ na hoti natthi na vijjati. Kiṁ kāraṇā? Ahañhi passanto diṭṭhīsu ādīnavaṁ kañci diṭṭhiṁ aggahetvā saccāni pavicinanto ajjhattaṁ³ rāgādīnaṁ santibhāvena ajjhattasantisaṅkhātaṁ nibbānameva addasanti.
- 845. Dutiyagāthāya saṅkhepattho—yānimāni diṭṭhigatāni tehi tehi sattehi vinicchinitvā gahitattā vinicchayāti ca attano paccayehi abhisaṅkhatabhāvādinā nayena pakappitāni cāti vuccanti, te tvaṁ muni diṭṭhigatadhamme aggahetvā ajjhattasantīti yametamatthaṁ brūsi, ācikkha me, kathaṁ nu dhīrehi paveditaṁ kathaṁ pakāsitaṁ dhīrehi taṁ padanti.

<sup>1.</sup> Dammi, paṭiggaṇha udakupasaṭṭhaṁ dārikanti vatvā dātukāmo (Sī)

<sup>2.</sup> Sīlavatānujīvitanti (Sī)

- 846. Athassa Bhagavā yathā yena upāyena tam padam dhīrehi pakāsitam, tam upāyam sapatipakkham dassento "na ditthiyā" ti gāthamāha. Tattha "na ditthiyā" ti-ādīhi ditthisuti-atthasamāpattiñānabāhirasīlabbatāni patikkhipati. "Suddhimāhā"ti ettha vuttam āha, saddam sabbattha nakārena saddhim yojetvā purisabyattayam katvā "ditthiyā suddhim nāham kathemī"ti evamattho veditabbo. Yathā cettha, evam uttarapadesupi. Tattha ca aditthiyā nāhāti dasavatthukam sammāditthim vinā na kathemi. Tathā assutiyāti navangam savanam vinā. Añānāti kammassakatasaccānulomikañānam vinā. Asīlatāti pātimokkhasamvaram vinā. Abbatāti dhutangavatam vinā. Nopi tenāti tesu ekamekena ditthi-ādimattenāpi no kathemīti evamattho veditabbo. Ete ca nissajja anuggahāyāti ete ca purime ditthi-ādibhede kanhapakkhiye dhamme samugghātakaranena nissajja, pacchime aditthiādibhede sukkapakkhiye atammayatāpajjanena anuggahāya. Santo anissāya bhavam na jappeti imāya patipattiyā rāgādivūpasamena santo cakkhādīsu kañci dhammam anissāya ekampi bhavam apihetum apatthetum samattho siyā, ayamassa ajjhattasantīti adhippāyo.
- 847. Evam vutte vacanattham asallakkhento Māgandiyo "no ce kirā"ti gāthamāha. Tattha diṭṭhādīni vuttanayāneva. Kaṇhapakkhiyāniyeva pana sandhāya ubhayatrāpi āha. Āha. saddam pana nocekira. saddena yojetvā "no ce kirāha no ce kira kathesī"ti eva attho daṭṭhabbo. Momuhanti atimūļham, mohanam vā. Paccentīti jānanti.
- 848. Athassa Bhagavā taṁ diṭṭhiṁ nissāya pucchaṁ paṭikkhipanto "diṭṭhiñca nissāyā"ti gāthamāha. Tassattho—tvaṁ Māgaṇḍiya diṭṭhiṁ nissāya punappunaṁ pucchamāno yāni te diṭṭhigatāni samuggahitāni, tesveva samuggahītesu evaṁ pamohaṁ āgato, ito ca mayā vuttaajjhattasantito paṭipattito dhammadesanato vā aṇumpi yuttasaññaṁ na passasi, tena kāraṇena tvaṁ imaṁ dhammaṁ momuhato passasīti.
- 849. Evam samuggahitesu pamohena Māgaṇḍiyassa vivādāpattim dassetvā idāni tesu aññesu ca dhammesu vigatappamohassa attano nibbivādatam dassento "samo visesī"ti gāthamāha.

tassattho—yo evam tividhamānena vā diṭṭhiyā vā maññati, so tena mānena tāya diṭṭhiyā tena vā puggalena vivadeyya. Yo pana amhādiso imāsu tīsu vidhāsu avikampamāno, samo visesīti na tassa hoti, na ca hīnoti pāṭhaseso.

- 850. Kiñca bhiyyo—saccanti soti gāthā. Tassattho—so evarūpo pahīnamānadiṭṭhiko mādiso bāhitapāpattādinā nayena brāhmaņo "idameva saccan"ti kiṁ vadeyya kiṁ vatthuṁ bhaṇeyya, kena vā kāraṇena bhaṇeyya, "mayhaṁ saccaṁ, tuyhaṁ musā"ti vā kena mānena diṭṭhiyā puggalena vā vivadeyya. Yasmiṁ mādise khīṇāsave "sadisohamasmī"ti pavattiyā samaṁ vā, itaradvayabhāvena pavattiyā visamaṁ vā maññitaṁ natthi, so samānādīsu kena vādaṁ paṭisaṁyujeyya paṭipphareyyāti. Nanu ekaṁseneva evarūpo puggalo—okaṁ pahāyāti gāthā.
- 851. Tattha okam pahāyāti rūpavatthādiviññāṇassa okāsam tatra chandarāgappahānena chaḍḍetvā. Aniketasārīti rūpanimittaniketādīni taṇhāvasena asaranto. Gāme akubbam muni santhavānīti gāme gihisanthavāni akaronto. Kāmehi rittoti kāmesu chandarāgābhāvena sabbakāmehi puthubhūto. Apurekkharānoti āyatim attabhāvam anabhinibbattento. Katham na viggayha janena kayirāti janena saddhim viggāhikakatham na katheyya. So evarūpo—yehi vivittoti gāthā.
- 852. Tattha yehīti yehi diṭṭhigatehi. Vivitto vicareyyāti ritto careyya. Na tāni uggayha vadeyya nāgoti "āgum na karotī"ti-ādinā¹ nayena nāgo tāni diṭṭhigatāni uggahetvā na vadeyya. Jalambujanti jalasaññite² ambumhi jātam kaṇṭakanāḷam vārijam, padumanti vuttam hoti. Yathā jalena paṅkena canūpalittanti tam padumam yathā jalena ca paṅkena ca anupalittam hoti, evam muni santivādo agiddhoti evam ajjhattasantivādo muni gedhābhāvena agiddho. Kāme ca loke

ca anūpalittoti duvidhepi kāme apāyādike ca loke dvīhipi lepehi anupalitto hoti.

853. Kiñca bhiyyo—na vedagūti gāthā. Tattha na vedagū diṭṭhiyāyakoti¹ catumaggavedagū mādiso diṭṭhiyāyako na hoti, diṭṭhiyā gacchanto vā, taṁ sārato paccento vā na hoti. Tattha vacanattho—yāyatīti yāyako², karaṇavacanena diṭṭhiyā yātīti diṭṭhiyāyako³. Upayogatthe sāmivacanena diṭṭhiyā⁴ yātītipi diṭṭhiyāyako. Na mutiyā sa mānametīti mutarūpādibhedāya mutiyāpi so mānaṁ na eti. Na hi tammayo soti taṇhādiṭṭhivasena tammayo hoti tapparāyaṇo, ayaṁ pana na tādiso. Na kammunā nopi sutena neyyoti puññābhisaṅkhārādinā kammunā vā sutasuddhi-ādinā sutena vā so netabbo na hoti. Anūpanīto sa nivesanesūti so dvinnampi upayānaṁ pahīnattā sabbesu taṇhādiṭṭhinivesanesu anupanīto. Tassa ca evaṁvidhassa—saññāvirattassāti gāthā.

854. Tattha saññāvirattassāti nekkhammasaññāpubbaṅgamāya bhāvanāya pahīnakāmādisaññassa. Iminā padena ubhatobhāgavimutto samathayāniko<sup>5</sup> adhippeto. Paññāvimuttassāti vipassanāpubbaṅgamāya bhāvanāya sabbakilesehi vimuttassa. Iminā sukkhavipassako adhippeto. Saññañca diṭṭhiñca ye aggahesuṁ, te ghaṭṭayantā vicaranti loketi ye kāmasaññādikaṁ saññaṁ aggahesuṁ, te visesato gahaṭṭhā kāmādhikaraṇaṁ, ye ca diṭṭhiṁ aggahesuṁ, te visesato pabbajitā dhammādhikaraṇaṁ aññamaññaṁ ghaṭṭentā vicarantīti. Sesamettha yaṁ avuttaṁ, taṁ vuttānusāreneva veditabbaṁ. Desanāpariyosāne brāhmaṇo ca brāhmaṇī ca pabbajitvā arahattaṁ pāpuṇiṁsūti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Māgaņḍiyasuttavaņņanā niṭṭhitā.

<sup>1.</sup> Diţthiyābhi (Sī, Syā) 2. Yātīti yā (Sī, Syā) 3. Diţthiyā (Sī) 4. Diţthim (Sī)

<sup>5.</sup> Samathayāniko ca (Sī), samathayāniko vā (Syā, Ka)

#### 10. Purābhedasuttavannanā

855. Kathaṁdassīti Purābhedasuttaṁ. Kā uppatti? Imassa suttassa ito paresañca pañcannaṁ Kalahavivādacūļabyūhamahābyūhatuvaṭaka-attadaṇḍasuttānaṁ sammāparibbājanīyassa uppattiyaṁ vuttanayeneva sāmaññato uppatti vuttā. Visesato pana yatheva tasmiṁ mahāsamaye rāgacaritadevatānaṁ sappāyavasena dhammaṁ desetuṁ nimmitabuddhena attānaṁ pucchāpetvā sammāparibbājanīyasuttamabhāsi, evaṁ tasmiṁyeva mahāsamaye "kiṁ nu kho purā sarīrabhedā kattabban"ti uppannacittānaṁ devatānaṁ cittaṁ ñatvā tāsaṁ anuggahatthaṁ aḍḍhateļasabhikkhusataparivāraṁ nimmitabuddhaṁ ākāsena ānetvā tena attānaṁ pucchāpetvā imaṁ suttamabhāsi.

Tattha pucchāya tāva so nimmito **kathaṁdassī**ti adhipaññaṁ, **kathaṁsīlo**ti adhisīlaṁ, **upasanto**ti adhicittaṁ pucchati. Sesaṁ pākatameva.

856. Vissajjane pana Bhagavā sarūpena adhipaññādīni avissajjetvāva adhipaññādippabhāvena yesaṁ kilesānaṁ upasamā "upasanto"ti vuccati, nānādevatānaṁ āsayānulomena tesaṁ upasamameva dīpento "vītataṇho"tiādikā gāthāyo abhāsi. Tattha ādito aṭṭhannaṁ gāthānaṁ "taṁ brūmi upasanto"ti imāya gāthāya sambandho veditabbo, tato parāsaṁ "sa ve santoti vuccatī"ti iminā sabbapacchimena padena.

Anupadavaṇṇanānayena ca—vītataṇho purā bhedāti yo sarīrabhedā pubbameva pahīnataṇho. Pubbamantamanissitoti atītaddhādibhedam pubbantamanissito. Vemajjhe nupasaṅkheyyoti paccuppannepi addhani "ratto"ti-ādinā nayena na upasaṅkhātabbo. Tassa natthi purakkhatanti tassa arahato dvinnam purekkhārānam abhāvā anāgate addhani purakkhatampi natthi, tam brūmi upasantoti evamettha yojanā veditabbā. Esa nayo sabbattha. Ito param pana yojanam adassetvā anuttānapadavaṇṇanamyeva karissāma.

857. **Asantāsī**ti tena tena alābhakena asantasanto. **Avikatthī**ti sīlādīhi avikatthanasīlo. **Akukkuco**ti

hatthakukkuccādivirahito. **Mantabhāṇī**ti mantāya pariggahetvā vācam bhāsitā. **Anuddhato**ti uddhaccavirahito. **Sa ve vācāyato**ti so vācāya yato samyato catudosavirahitam vācam bhāsitā hoti.

- 858. **Nīrāsattī**ti nittaņho. **Vivekadassī phassesū**ti paccuppannesu cakkhusamphassādīsu attādibhāvavivekam passati. **Diṭṭhīsu ca na nīyatī**ti dvāsaṭṭhidiṭṭhīsu kāyaci diṭṭhiyā na nīyati.
- 859. **Patilīno**ti rāgādīnam pahīnattā tato apagato. **Akuhako**ti avimhāpako tīhi kuhanavatthūhi. **Apihālū**ti apihanasīlo, patthanātaṇhāya rahitoti vuttam hoti. **Amaccharī**ti pañcamaccheravirahito. **Appagabbho**ti kāyapāgabbhiyādivirahito. **Ajeguccho**ti sampannasīlāditāya ajegucchanīyo asecanako manāpo. **Pesuņeyye ca no yuto**ti dvīhi ākārehi upasamharitabbe pisuņakamme ayutto.
- 860. Sātiyesu anassāvīti sātavatthūsu kāmaguņesu taņhāsanthavavirahito. Saņhoti saņhehi kāyakammādīhi samannāgato. Paṭibhānavāti pariyattiparipucchādhigamapaṭibhānehi samannāgato. Na saddhoti sāmam adhigatadhammam na kassaci saddahati. Na virajjatīti khayā rāgassa virattattā idāni na virajjati.
- 861. **Lābhakamyā na sikkhatī**ti na lābhapatthanāya Suttantādīni sikkhati. **Aviruddho ca taṇhāya, rasesu nānugijjhatī**ti virodhābhāvena ca aviruddho hutvā taṇhāya mūlarasādīsu gedham nāpajjati.
- 862. **Upekkhako**ti chalangupekkhāya samannāgato. **Sato**ti kāyānupassanādisatiyutto.
- 863. **Nissayanā**ti<sup>1</sup> taṇhādiṭṭhinissayā. **Ñatvā dhamman**ti aniccādīhi ākārehi dhammam jānitvā. **Anissito**ti evam tehi nissayehi anissito. Tena aññatra dhammañāṇā natthi nissayānam abhāvoti dīpeti. **Bhavāya vibhavāya vā**ti sassatāya ucchedāya vā.

- 864. **Taṁ brūmi upasanto**ti taṁ evarūpaṁ ekekagāthāya vuttaṁ upasantoti kathemi. **Atarī so visattikan**ti so imaṁ visatādibhāvena visattikāsaṅkhātaṁ mahātanhaṁ atari.
- 865. Idāni tameva upasantam pasamsanto āha "na tassa puttā"ti evamādi. Tattha puttā atrajādayo cattāro. Ettha ca puttapariggahādayo puttādināmena vuttāti veditabbā. Te hissa na vijjanti, tesam vā abhāvena puttādayo na vijjantīti.
- 866. Yena nam vajjum puthujjanā, atho samaņabrāhmaņāti yena tam rāgādinā vajjena puthujjanā sabbepi devamanussā ito bahiddhā samaņabrāhmaņā ca ratto vā duṭṭho vāti vadeyyum. Tam tassa apurakkhatanti tam rāgādivajjam tassa arahato apurakkhatam. Tasmā vādesu nejatīti tamkāraņā nindāvacanesu na kampati.
- 867. **Na ussesu vadate**ti visiṭṭhesu attānaṁ antokatvā "ahaṁ visiṭṭho"ti atimānavasena na vadati. Esa nayo itaresu dvīsu. **Kappaṁ neti akappiyo**ti so evarūpo duvidhampi kappaṁ na eti. Kasmā? Yasmā akappiyo, pahīnakappoti vuttaṁ hoti.
- 868. Sakanti mayhanti pariggahitam. Asatā ca na socatīti avijjamānādinā asatā ca na socati. Dhammesu ca na gacchatīti sabbesu dhammesu chandādivasena na gacchati. Sa ve santoti vuccatīti so evarūpo nuruttamo "santo"ti vuccatīti arahattanikūṭena desanam niṭṭhāpesi. Desanāpariyosāne koṭisatasahassadevatānam arahattappatti ahosi, sotāpannādīnam gaṇanā natthīti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

Suttanipātatthakathāya

Purābhedasuttavannanā nitthitā.

#### 11. Kalahavivādasuttavaņņanā

869. **Kutopahūtā kalahā vivādā**ti Kalahavivādasuttam. Kā-uppatti? Idampi tasmim yeva mahāsamaye "kuto nu kho kalahādayo aṭṭha dhammā pavattantī"ti uppannacittānam ekaccānam devatānam te dhamme āvikātum purimanayeneva nimmitabuddhena attānam pucchāpetvā vuttam. Tattha pucchāvissajjanakkamena ṭhitattā sabbagāthā pākaṭasambandhāyeva.

Anuttānapadavaṇṇanā panetāsaṁ evaṁ veditabbā—kutopahūtā kalahā vivādāti kalaho ca tassa pubbabhāgo vivādo cāti ime kuto jātā.

Paridevasokā sahamaccharā cāti paridevasokā ca maccharā ca kutopahūtā.

Mānātimānā sahapesuṇā cāti mānā ca atimānā ca pesuṇā ca kutopahūtā. Teti te sabbepi aṭṭha kilesadhammā. Tadiṅgha brūhīti taṁ mayā pucchitamatthaṁ brūhi, yācāmi taṁ ahanti. Yācanattho hi iṅghāti nipāto.

- 870. **Piyappahūtā**ti piyavatthuto jātā. Yutti panettha Niddese<sup>1</sup> vuttā eva. **Maccherayuttā kalahā vivādā**ti iminā kalahavivādādīnam na kevalam piyavatthumeva, macchariyampi paccayam dasseti. Kalahavivādasīsena cettha sabbepi te dhammā vuttāti veditabbā. Yathā ca etesam macchariyam, tathā pesuṇānañca vivādam. Tenāha "vivādajātesu ca pesuṇānī"ti.
- 871. Piyā su lokasmiṁ kutonidānā, ye cāpi lobhā vicaranti loketi "piyā pahūtā kalahā"ti ye ettha vuttā, te piyā lokasmiṁ kutonidānā, na kevalañca piyā, ye cāpi khattiyādayo lobhā vicaranti lobhahetukā lobhenābhibhūtā vicaranti, tesaṁ so lobho ca kutonidānoti dve atthe ekāya pucchāya pucchati. Āsā ca niṭṭhā cāti āsā ca tassā āsāya samiddhi ca. Ye samparāyāya narassa hontīti ye narassa samparāyāya² honti, parāyanā hontīti vuttaṁ hoti. Ekā evāyampi pucchā.

<sup>1.</sup> Khu 7. 198 pitthe Mahāniddese.

- 872. **Chandānidānānī**ti kāmacchandādichandanidānāni. **Ye cāpi lobhā vicarantī**ti ye cāpi khattiyādayo lobhā vicaranti, tesam lobhopi chandanidānoti dvepi atthe ekato vissajjeti. **Itonidānā**ti chandanidānā evāti vuttam hoti. "Kutonidānā itonidānā"ti etesu ca saddasiddhi Sūcilomasutte<sup>1</sup> vuttanayeneva veditabbā.
- 873. **Vinicchayā**ti taṇhādiṭṭhivinicchayā. **Ye vāpi dhammā samaṇena vuttā**ti ye ca aññepi kodhādīhi sampayuttā, tathārūpā vā akusalā dhammā Buddhasamaṇena vuttā, te kutopahūtāti.
- 874. Tamūpanissāya pahoti chandoti tam sukhadukkhavedanā tadubhayavatthusankhātam sātāsātam upanissāya samyogaviyogapattanāvasena chando pahoti. Ettāvatā "chando nu lokasmim kutonidāno"ti ayam panho vissajjito hoti. Rūpesu disvā vibhavam bhavancāti rūpesu vayanca uppādanca disvā. Vinicchayam kubbati jantu loketi apāyādike loke ayam jantu bhogādhigamanattham tanhāvinicchayam "attā me uppanno"ti-ādinā nayena diṭṭhivinicchayanca kurute. Yutti panettha Niddese² vuttā eva. Ettāvatā "vinicchayā cāpi kutopahūtā"ti ayam panho vissajjito hoti.
- sātāsātadvaye sante eva pahonti uppajjanti. Uppatti ca nesam Niddese<sup>3</sup> vuttāyeva. Ettāvatā tatiyapañhopi vissajjito hoti. Idāni yo evam vissajjitesu etesu pañhesu kathamkathī bhaveyya, tassa kathamkathāpahānūpāyam dassento āha "kathamkathī ñāṇapathāya sikkhe"ti, ñāṇadassanañāṇādhigamanattham tisso sikkhā sikkheyyāti vuttam hoti. Kim kāraṇam? Ñatvā pavuttā samaṇena dhammā. Buddhasamaṇena hi ñatvāva dhammā vuttā, natthi tassa dhammesu aññāṇam. Attano pana ñāṇābhāvena te ajānanto na jāneyya, na desanādosena, tasmā kathamkathī ñāṇapathāya sikkhe, ñatvā pavuttā samanena dhammāti.

875. Etepi dhammā dvayameva santeti etepi kodhādayo dhammā

<sup>1.</sup> Khu 1. 320 pitthe.

<sup>2.</sup> Khu 7. 205 piṭṭhe Mahāniddese.

<sup>3.</sup> Khu 7. 206 piṭṭhe Mahāniddese.

- 876-7. Sātaṁ asātañca kutonidānāti ettha sātaṁ asātanti sukhadukkhavedanā eva adhippetā. Na bhavanti heteti na bhavanti ete. Vibhavaṁ bhavañcāpi yametamatthaṁ, etaṁ me pabrūhi yatonidānanti sātāsātānaṁ vibhavaṁ bhavañca etampi yaṁ atthaṁ. Liṅgabyattayo ettha kato. Idaṁ pana vuttaṁ hoti—sātāsātānaṁ vibhavo bhavo cāti yo esa attho, etaṁ me pabrūhi yatonidānanti. Ettha ca sātāsātānaṁ vibhavabhavavatthukā vibhavabhavadiṭṭhiyo eva vibhavabhavāti atthato veditabbā. Tatthā hi imassa pañhassa vissajjanapakkhe "bhavadiṭṭhipi phassanidānā, vibhavadiṭṭhipi phassanidānā"ti Niddese¹ vuttaṁ. Itonidānanti phassanidānaṁ.
- 878. **Kismim vibhūte na phusanti phassā**ti kismim vītivatte cakkhusamphassādayo pañca phassā na phusanti.
- 879. **Nāmañca rūpañca paṭiccā**ti sampayuttakanāmaṁ vatthārammaṇarūpañca paṭicca. **Rūpe vibhūte na phusanti phassā**ti rūpe vītivatte pañca phassā na phusanti.
- 880. **Katham sametassā**ti katham paṭipannassa. **Vibhoti rūpan**ti rūpam vibhavati, na bhaveyya vā. **Sukham dukhañcā**ti iṭṭhāniṭṭham rūpameva pucchati.
- 881. Na saññasaññīti yathā sametassa vibhoti rūpam, so pakatisaññāya saññīpi na hoti. Na visaññasaññīti visaññāyapi virūpāya saññāya saññī na hoti ummattako vā khittacitto vā. Nopi asaññīti saññāvirahitopi na hoti nirodhasamāpanno vā Asaññasatto vā. Na vibhūtasaññīti "sabbaso rūpasaññānan"ti-ādinā² nayena samatikkantasaññīpi na hoti arūpajjhānalābhī. Evam sametassa vibhoti rūpanti etasmim saññasaññitādibhāve aṭṭhatvā yadetam vuttam "so evam samāhite citte -paākāsānañcāyatanasamāpatti paṭilābhatthāya cittam abhinīharatī"ti, evam sametassa arūpamaggasamangino vibhoti rūpam. Saññānidānā hi papañcasaṅkhāti evam paṭipannassāpi yā saññā, tannidānā tanhāditthipapañcā appahīnā eva hontīti dasseti.

882-3. Ettāvataggam nu vadanti heke, yakkhassa suddhim idha paṇḍitāse. Udāhu aññampi vadanti ettoti ettāvatā nu idha paṇḍitā samaṇabrāhmaṇā aggam suddhim sattassa vadanti, udāhu aññampi etto arūpasamāpattito adhikam vadantīti pucchati. Ettāvataggampi vadanti heketi eke sassatavādā samaṇabrāhmaṇā paṇḍitamānino ettāvatāpi aggam suddhim vadanti. Tesam paneke samayam vadantīti tesamyeva eke ucchedavādā samayam ucchedam vadanti. Anupādisese kusalā vadānāti anupādisese kusalavādā samānā.

884. **Ete ca ñatvā upanissitā**ti ete ca diṭṭhigatike sassatucchedadiṭṭhiyo nissitāti ñatvā. **Ñatvā munī nissaye so vimaṁsī**ti nissaye ca ñatvā so vīmaṁsī paṇḍito Buddhamuni. **Ñatvā vimutto**ti dukkhāniccādito dhamme ñatvā vimutto. **Bhavābhavāya na sametī**ti punappunaṁ upapattiyā na samāgacchatīti arahattanikūṭena desanaṁ niṭṭhāpesi, desanāpariyosāne Purābhedasutte vuttasadisoyevābhisamayo ahosīti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Kalahavivādasuttavaņņanā niţţhitā.

# 12. Cūļabyūhasuttavaņņanā

885-6. **Sakamsakamdiṭṭhiparibbasānā**ti Cūļabyūhasuttam. Kā uppatti? Idampi tasmimyeva mahāsamaye "sabbepi ime diṭṭhigatikā 'sādhurūpamhā'ti bhaṇanti, kim nu kho sādhurūpāva ime attanoyeva diṭṭhiyā patiṭṭhahanti, udāhu aññampi diṭṭhim gaṇhantī'ti uppannacittānam ekaccānam devatānam tamattham pakāsetum purimanayeneva nimmitabuddhena attānam pucchāpetvā vuttam.

Tattha ādito dvepi gāthā pucchāgāthāyeva. Tāsu sakamsakamdiṭṭhiparibbasānāti attano attano diṭṭhiyā vasamānā. Viggayha nānā kusalā vadantīti diṭṭhibalavaggāham gahetvā, tattha "kusalāmhā"ti

paṭijānamānā puthu puthu vadanti, ekaṁ na vadanti. Yo evaṁ jānāti sa vedi dhammaṁ, idaṁ paṭikosamakevalī soti tañca diṭṭhiṁ sandhāya yo evaṁ jānāti, so dhammaṁ vedi. Idaṁ pana paṭikkosanto hīno hotīti vadanti. Bāloti hīno. Akkusaloti avidyā.

- 887-8. Idāni tisso vissajjanagāthā honti. Tā purimaḍḍhena vuttamatthaṁ pacchimaḍḍhena paṭibyūhitvā ṭhitā. Tena byūhena uttarasuttato ca appakattā idaṁ suttaṁ "Cūḷabyūhan"ti nāmaṁ labhati. Tattha parassa ce dhammanti parassa diṭṭhiṁ. Sabbeva bālāti evaṁ sante sabbeva ime bālā hontīti adhippāyo. Kiṁ kāraṇaṁ? Sabbevime diṭṭhiparibbasānāti, sandiṭṭhiyā ceva na vīvadātā. Saṁsuddhapaññā kusalā mutīmāti sakāya diṭṭhiyā na vivadātā na vodātā saṁkiliṭṭhāva samānā saṁsuddhapaññā ca kusalā ca mutimanto ca te honti ce. Atha vā "sandiṭṭhiyā ce pana vīvadātā"tipi pāṭho. Tassattho—sakāya pana diṭṭhiyā vodātā saṁsuddhapaññā kusalā mutimanto honti ce. Na tesaṁ kocīti evaṁ sante tesaṁ ekopi hīnapañño na hoti. Kiṁkāraṇā? Diṭṭhī hi tesampi tathā samattā, yathā itaresanti.
- 889. Na vāhametanti gāthāya saṅkhepattho—yaṁ te mithu dve dve janā aññamaññaṁ "bālo"ti āhu, ahaṁ etaṁ tathiyaṁ tacchanti neva brūmi. Kiṁ kāraṇā? Yasmā sabbe te sakaṁ sakaṁ diṭṭhiṁ "idameva saccaṁ moghamaññan"ti akaṁsu. Tena ca kāraṇena paraṁ "bālo"ti dahanti. Ettha ca "tathiyan"ti "kathivan"ti dvepi pāṭhā.
  - 890. Yamāhūti pucchāgāthāya yam ditthisaccam tathiyanti eke āhu.
- 891. **Ekaṁ hi saccan**ti vissajjanagāthāya ekaṁ saccaṁ nirodho maggo vā. **Yasmiṁ pajā no vivade pajānan**ti yamhi sacce pajānanto pajā no vivadeyya. **Sayaṁ thunantī**ti attanā vadanti.
- 892. **Kasmā nū**ti pucchāgāthāya **pavādiyāse**ti vādino. **Udāhu te takkamanussarantī**ti te vādino udāhu attano takkamattam anugacchanti.

- 893. **Na hevā**ti vissajjanagāthāya **aññatra saññāya niccānī**ti ṭhapetvā saññāmattena niccanti gahitaggahaṇāni. **Takkañca diṭṭhīsu pakappayitvā**ti attano micchāsaṅkappamattaṁ diṭṭhīsu janetvā. Yasmā pana diṭṭhīsu vitakkaṁ janentā diṭṭhiyopi janenti, tasmā Niddese¹ vuttaṁ "diṭṭhigatāni janenti sañjanentī"ti-ādi.
- 894-5. Idāni evam nānāsaccesu asantesu takkamattamanussarantānam diṭṭhigatikānam vippaṭipattim dassetum "diṭṭhe sute"ti-ādikā gāthāyo abhāsi. Tattha diṭṭheti diṭṭham, diṭṭhasuddhinti adhippāyo. Esa nayo sutādīsu. Ete ca nissāya vimānadassīti ete diṭṭhidhamme nissayitvā suddhibhāvasankhātam vimānam asammānam passantopi. Vinicchaye ṭhatvā pahassamāno, bālo paro akkusaloti cāhāti evam vimānadassīpi tasmim diṭṭhivinicchaye ṭhatvā tuṭṭhijāto hāsajāto hutvā "paro hīno ca avidvā cā"ti evam vadatiyeva. Evam sante yenevāti gāthā. Tattha sayamattanāti sayameva attānam. Vimānetīti garahati. Tadeva pāvāti tadeva vacanam diṭṭhim vadati, tam vā puggalam.
- 896. Atisāradiṭṭhiyāti gāthāyattho—so evam tāya lakkhaṇātisāriniyā atisāradiṭṭhiyā samatto puṇṇo uddhumāto, tena ca diṭṭhimānena matto "paripuṇṇo aham kevalī"ti evam paripuṇṇamānī sayameva attānam manasā "aham pandito"ti abhisiñcati. Kim kāranā? Diṭṭhī hi sā tassa tathā samattāti.
- 897. Parassa ceti gāthāya sambandho attho ca—kiñca bhiyyo? Yo so vinicchaye ṭhatvā pahassamāno "bālo paro akkusalo"ti cāha, tassa parassa ce hi vacasā so hena vuccamāno nihīno hoti, tumo sahā hoti nihīnapañño, sopi teneva saha nihīnapañño hoti. Sopi hi naṁ "bālo"ti vadati. Athassa vacanaṁ appamāṇaṁ, so pana sayameva vedagū ca dhīro ca hoti. Evaṁ sante na koci bālo samaṇesu atthi. Sabbepi hi te attano icchāya panditā.

898. **Aññaṁ ito**ti gāthāya sambandho attho ca—"atha ce sayaṁ vedagū hoti dhīro, na koci bālo samaṇesu atthī"ti evaṁ hi vuttepi siyā kassaci "kasmā"ti. Tattha vuccate—yasmā **aññaṁ ito yā'bhivadanti dhammaṁ aparaddhā suddhi'makevalī te¹, evampi titthyā puthuso vadanti,** ye ito aññaṁ diṭṭhiṁ abhivadanti, ye aparaddhā viraddhā suddhimaggaṁ, akevalino ca teti evaṁ puthutitthiyā yasmā vadantīti vuttaṁ hoti. Kasmā panevaṁ vadantīti ce? **Sandiṭṭhirāgena hi te'bhirattā,** yasmā sakena diṭṭhirāgena abhirattāti vuttaṁ hoti.

899-900. Evam abhirattā ca—idheva suddhinti gāthā. Tattha sakāyaneti sakamagge. Daļham vadānāti daļhavādā. Evanca daļhavādesu tesu yo koci titthiyo sakāyane vāpi daļham vadāno ka'mettha bāloti param daheyya, sankhepato tattha sassatucchedasankhāte vitthārato vā natthika-issarakāraṇaniyatādibhede sake āyatane "idameva saccan"ti daļham vadāno kam param ettha diṭṭhigate "bālo"ti saha dhammena passeyya, nanu sabbopi tassa matena paṇḍito eva suppaṭipanno eva ca. Evam sante ca sayameva so medhagamāvaheyya param vadam bālamasuddhidhammam², sopi param "bālo ca asuddhidhammo ca ayan"ti vadanto attanāva kalaham āvaheyya. Kasmā? Yasmā sabbopi tassa matena paṇḍito eva suppaṭipanno eva ca.

901. Evam sabbathāpi vinicchaye ṭhatvā sayam pamāya uddhamsa³ lokasmim vivādameti, diṭṭhiyam ṭhatvā sayanca satthārādīni minitvā so bhiyyo vivādametīti. Evam pana vinicchayesu ādīnavam natvā ariyamaggena hitvāna sabbāni vinicchayāni na medhagam kubbati jantu loketi arahattanikūṭena desanam niṭṭhāpesi. Desanāpariyosāne Purābhedasutte vuttasadiso evābhisamayo ahosīti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Cūļabyūhasuttavaņņanā niţţhitā.

### 13. Mahābyūhasuttavaņņanā

- 902. Ye kecimeti Mahābyūhasuttam. Kā uppatti? Idampi tasmimyeva mahāsamaye "kim nu kho ime diṭṭhiparibbasānā viññūnam santikā nindameva labhanti, udāhu pasamsampī"ti uppannacittānam ekaccānam devatānam tamattham āvikātum purimanayena nimmitabuddhena attānam pucchāpetvā vuttam. Tattha anvānayantīti anu ānayanti, punappunam āharanti.
- 903. Idāni yasmā te "idameva saccan"ti vadantā diṭṭhigatikā vādino kadāci katthaci pasaṁsampi labhanti, yaṁ etaṁ pasaṁsāsaṅkhātaṁ vādaphalaṁ, taṁ appaṁ rāgādīnaṁ samāya samatthaṁ na hoti, ko pana vādo dutiye nindāphale, tasmā etamatthaṁ dassento imaṁ tāva vissajjanagāthamāha "appaṁ hi etaṁ na alaṁ samāya, duve vivādassa phalāni brūmī"ti-ādi. Tattha duve vivādassa phalānīti nindā pasaṁsā ca, jayaparājayādīni vā taṁsabhāgāni. Etampi disvāti "nindā aniṭṭhā eva, pasaṁsā nālaṁ samāyā"ti etampi vivādaphale ādīnavaṁ disvā. Khemā'bhipassaṁ avivādabhūminti avivādabhūmiṁ nibbānaṁ "kheman"ti passamāno.
- 904. Evam hi avivadamāno—yā kācimāti gāthā. Tattha sammutiyoti diṭṭhiyo. Puthujjāti puthujjanasambhavā¹. So upayam kimeyyāti so upagantabbaṭṭhena upayam rūpādīsu ekampi dhammam kim upeyya, kena vā kāraṇena upeyya. Diṭṭhe sute khantimakubbamānoti diṭṭhasutasuddhīsu pemam akaronto.
- 905. Ito bāhirā pana—sīluttamāti gāthā. Tassattho—sīlamyeva "uttaman"ti maññamānā sīluttamā eke bhonto samyamamattena suddhim vadanti, hatthivatādiñca vatam samādāya upaṭṭhitā, idheva diṭṭhiyam assa satthuno suddhinti bhavūpanītā bhavajjhositā samānā vadanti, apica te kusalā vadānā "kusalā mayan"ti evam vādā.

906. Evam sīluttamesu ca tesu tathā paṭipanno yo koci—sace cutoti gāthā. Tassattho—sace tato sīlavatato paravicchandanena vā anabhisambhuṇanto vā cuto hoti, so tam sīlabbatādikammam puññābhisankhārādikammam vā virādhayitvā pavedhatī. Na kevalañca vedhati, apica kho tam sīlabbatasuddhim pajappatī ca vippalapati patthayatī ca. Kimiva? Satthāva hīno pavasam gharamhā, gharamhā pavasanto satthato hīno yathā tam gharam vā sattham vā pattheyyāti.

907. Evam pana sīluttamānam vedhakāraņam ariyasāvako—sīlabbatam vāpi pahāya sabbanti gāthā. Tattha sāvajjanavajjanti sabbākusalam lokiyakusalamca. Etam suddhim asuddhinti apatthayānoti pañcakāmaguṇādibhedam etam suddhim akusalādibhedam asuddhimca apatthayamāno. Virato careti suddhiyā asuddhiyā ca virato careyya. Santimanuggahāyāti diṭṭhim agahetvā.

908. Evam ito bāhirake sīluttame samyamena visuddhivāde tesam vighātam sīlabbatappahāyino arahato ca paṭipattim dassetvā idāni aññathāpi suddhivāde bāhirake dassento "tamūpanissāyā"ti gāthamāha. Tassattho—santaññepi samaṇabrāhmaṇā, te jigucchitam amarantapam vā diṭṭhasuddhiādīsu vā aññataraññataram upanissāya akiriyadiṭṭhiyā vā uddhamsarā hutvā bhavābhavesu avītatanhāse suddhi'manutthunanti vadanti kathentīti.

909. Evam tesam avītataņhānam suddhim anutthunantānam yopi suddhippattameva attānam mañneyya, tassapi avītataņhattā bhavābhavesu tam tam vatthum patthayamānassa hi jappitāni punappunam hontiyevāti adhippāyo. Taṇhā hi āsevitā taṇham vaḍḍhayateva. Nu kevalanca jappitāni, pavedhitam vāpi pakappitesu, taṇhādiṭṭhīhi cassa pakappitesu vatthūsu pavedhitampi hotīti vuttam hoti. Bhavābhavesu pana vītataṇhattā āyatim cutūpapāto idha yassa natthi, sa kena vedheyya kuhim va jappeti ayametissā gāthāya sambandho. Sesam niddese vuttanayameva.

- 910-11. **Yamāhū**ti pucchāgāthā. Idāni yasmā ekopi ettha vādo sacco natthi, kevalam diṭṭhimattakena hi te vadanti, tasmā tamattham dassento "sakañhī"ti imam tāva vissajjanagāthamāha. Tattha sammutinti ditthim.
- 912. Evametesu sakam dhammam paripuṇṇam bruvantesu aññassa pana dhammam "hīnan"ti vadantesu yassa kassaci—parassa ce vambhayitena hīnoti gāthā. Tassattho—yadi parassa ninditakāraṇā hīno bhaveyya, na koci dhammesu visesi aggo bhaveyya. Kim kāraṇam? Puthū hi aññassa vadanti dhammam, nihīnato sabbeva te samhi daļham vadānā sakadhamme daļhavādā eva.
- 913. Kiñca bhiyyo—saddhammapūjāti gāthā. Tassattho—te ca titthiyā yathā pasaṁsanti sakāyanāni, saddhammapūjāpi nesaṁ tatheva vattati. Te hi ativiya satthārādīni sakkaronti. Tattha yadi te pamāṇā siyuṁ, evaṁ sante sabbeva vādā tathiyā bhaveyyuṁ. Kiṁ kāraṇaṁ? Suddhī hi nesaṁ paccattameva, na sā aññatra sijjhati, nāpi paramatthato. Attani diṭṭhigāhamattameva hi taṁ tesaṁ parapaccayaneyyabuddhīnaṁ.
- 914. Yo vā pana viparīto bāhitapāpattā brāhmaņo, tassa—na brāhmaņassa paraneyyamatthīti gāthā. Tassattho—brāhmaṇassa hi "sabbe saṅkhārā aniccā"ti-ādinā<sup>1</sup> nayena sudiṭṭhattā parena netabbaṁ ñāṇaṁ natthi, diṭṭhidhammesu "idameva saccan"ti nicchinitvā samuggahītampi natthi. Taṁkāraṇā so diṭṭhikalahāni atīto, na ca so seṭṭhato passati dhammamaññaṁ aññatra satipaṭṭhānādīhi.
- 915. Jānāmīti gāthāya sambandho attho ca—evam tāva² paramatthabrāhmaņo na hi seṭṭhato passati dhammamañāmi, aññe pana titthiyā paracittañāṇādīhi jānantā passantāpi "jānāmi passāmi tatheva etan"ti evam vadantāpi ca diṭṭhiyā suddhim paccenti. Kasmā? Yasmā tesu ekopi addakkhi ce addasa cepi tena paracittañāṇādinā yathābhūtam attham, kiñhi tumassa tena tassa tena dassanena kim katam, kim dukkhapariññā sādhitā, udāhu

samudayapahānādīnam aññataram, yato sabbathāpi atikkamitvā ariyamaggam te titthiyā aññeneva **vadanti suddhim**, atikkamitvā vā te titthiye Buddhādayo aññeneva vadanti suddhinti.

- 916. Passaṁ naroti gāthāya sambandho attho ca—kiñca bhiyyo? Yvāyaṁ paracittañāṇādīhi addakkhi, so passaṁ naro dakkhati¹ nāmarūpaṁ, na tato paraṁ, disvāna vā ñassati tānimeva nāmarūpāni niccato sukhato vā, na aññathā, so evaṁ passanto kāmaṁ bahuṁ passatu appakaṁ vā nāmarūpaṁ niccato sukhato ca, athassa evarūpena dassanena na hi tena suddhiṁ kusalā vadantīti.
- 917. Nivissavādīti gāthāya sambandho attho ca—tena ca dassanena suddhiyā asatiyāpi yo "jānāmi passāmi tatheva etan"ti evam nivissavādī, etam vā dassanam paṭicca diṭṭhiyā suddhim paccento "idameva saccan"ti evam nivissavādī, so subbinayo na hoti tam tathā pakappitam abhisankhatam diṭṭhim purekkharāno. So hi yam satthārādim nissito, tattheva subham vadāno suddhim vado, "parisuddhavādo parisuddhadassano vā ahan"ti attānam maññamāno tattha tathaddasā so, tattha sakāya diṭṭhiyā aviparītameva so addasa. Yathā sā diṭṭhi pavattati, tatheva nam addasa, na aññathā passitum icchatīti adhippāyo.
- 918. Evam pakappitam diṭṭhim purekkharānesu titthiyesu—na brāhmaņo kappamupeti saṅkhāti gāthā. Tattha saṅkhāti saṅkhāya, jānitvāti attho. Napi ñāṇabandhūti samāpattiñāṇādinā akatataṇhādiṭṭhibandhu. Tattha viggaho—nāpi assa ñāṇena kato bandhu atthīti napi ñāṇabandhu. Sammutiyoti diṭṭhisammutiyo. Puthujjāti puthujjanasambhavā. Uggahaṇanti maññeti² uggahaṇanti aññe, aññe tā sammutiyo uggaṇhantīti vuttaṁ hoti.
- 919. Kiñca bhiyyo—**vissajja ganthānī**ti gāthā. Tattha **anuggaho**ti uggahaṇavirahito, sopi nāssa uggahoti anuggaho, na vā uggaṇhātīti anuggaho.

- 920. Kiñca bhiyyo—so evarūpo—**pubbāsave**ti gāthā. Tattha **pubbāsave**ti atītarūpādīni ārabbha uppajjamānadhamme kilese. **Nave**ti paccuppannarūpādīni ārabbha uppajjamānadhamme. **Na chandagū**ti chandādivasena na gacchati. **Anattagarahī**ti katākatavasena attānaṁ agarahanto.
- 921. Evam anattagarahī ca—sa sabbadhammesūti gāthā. Tattha sabbadhammesūti dvāsaṭṭhidiṭṭhidhammesu "yam kiñci diṭṭham vā"ti evampabhedesu. Pannabhāroti patitabhāro. Na kappetīti na kappiyo, duvidhampi kappam na karotīti attho. Nūparatoti puthujjanakalyāṇakasekkhā viya uparatisamangīpi na hoti. Na patthiyoti nittaṇho. Taṇhā hi patthiyatīti patthiyā, nāssa patthiyāti na patthiyoti. Sesam tattha tattha pākaṭamevāti na vuttam. Evam arahattanikūṭena desanam niṭṭhāpesi, desanāpariyosāne Purābhedasutte vuttasadiso evābhisamayo ahosīti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Mahābyūhasuttavaņņanā niţţhitā.

# 14. Tuvatakasuttavannanā

922. **Pucchāmi tan**ti Tuvaṭakasuttam. Kā uppatti? Idampi tasmimyeva mahāsamaye "kā nu kho arahattappattiyā paṭipattī"ti uppannacittānam ekaccānam devatānam tamattham pakāsetum purimanayeneva nimmitabuddhena attānam pucchāpetvā vuttam.

Tattha ādigāthāya tāva **pucchāmī**ti ettha adiṭṭhajotanādivasena pucchā vibhajitā. Ādiccabandhunti ādiccassa gottabandhum. Vivekam santipadancāti vivekanca santipadanca. Katham disvāti kena kāraņena disvā, katham pavattadassano hutvāti vuttam hoti.

923. Atha Bhagavā yasmā yathā passanto kilese uparundhati, tathā pavattadassano hutvā parinibbāti, tasmā tamattham āvikaronto

nānappakārena tam devaparisam kilesappahāne niyojento "mūlam papañcasankhāyā" ti ārabhitvā panca gāthā abhāsi.

Tattha ādigāthāya tāva saṅkhepattho—papañcāti saṅkhātattā papañcā eva papañcasaṅkhā. Tassā avijjādayo kilesā mūlaṁ, taṁ papañcasaṅkhāya mūlaṁ asmīti pavattamānañca sabbaṁ mantāya uparundhe. Yā kāci ajjhattaṁ taṇhā uppajjeyyuṁ, tāsaṁ vinayā sadā sato sikkhe, upaṭṭhitassati hutvā sikkheyyāti.

- 924. Evam tāva paṭhamagāthāya eva tisikkhāyuttam desanam arahattanikūṭena dasetvā puna mānappahānavasena desetum "yam kiñcī"ti gāthamāha. Tattha yam kiñci dhammamabhijaññā ajjhattanti yam kiñci uccākulīnatādikam attano guṇam jāneyya. Atha vāpi bahiddhāti atha vā bahiddhāpi ācariyupajjhāyānam vā guṇam jāneyya. Na tena thāmam¹ kubbethāti tena guṇena thāmam na kareyya.
- 925. Idānissa akaraṇavidhim dassento "seyyo na tenā"ti gāthamāha. Tassattho—tena ca mānena "seyyohan"ti vā "nīcohan"ti vā "sarikkhohan"ti vāpi na maññeyya, tehi ca uccākulīnatādīhi guņehi phuṭṭho anekarūpehi "aham uccākulā pabbajito"ti-ādinā nayena attānam vikappento na tiṭṭheyya.
- 926. Evam mānappahānavasenapi desetvā idāni sabbakilesūpasamavasenapi desetum "ajjhattamevā"ti gāthamāha. Tattha ajjhattamevu'pasameti attani eva rāgādisabbakilese upasameyya. Na aññato bhikkhu santimeseyyāti ṭhapetvā ca satipaṭṭhānādīni aññena upāyena santim na pariyeseyya. Kuto nirattā vāti nirattā kuto eva.
- 927. Idāni ajjhattam upasantassa khīnāsavassa tādibhāvam dassento "majjhe yathā"ti gāthamāha. Tassattho—yathā mahāsamuddassa uparimaheṭṭhimabhāgānam vemajjhasankhāte catuyojanasahassappamāne majjhe pabbatantare ṭhitassa vā majjhe samuddassa ūmi na jāyati, ṭhitova so

hoti avikampamāno, evam anejo khīņāsavo lābhādīsu thito assa avikampamāno, so tādiso rāgādi-ussadam bhikkhu na kareyya kuhiñcīti.

928. Idāni etam arahattanikūṭena desitam dhammadesanam abbhanumodanto tassa ca arahattassa ādipaṭipadam pucchanto nimmitabuddho "akittayī"ti gāthamāha. Tattha akittayīti ācikkhi. Vivaṭacakkhūti vivaṭehi anāvaraṇehi pañcahi cakkhūhi samannāgato. Sakkhidhammanti sayam abhiññātam attapaccakkham dhammam. Parissayavinayanti parissayavinayanam. Paṭipadam vadehīti idāni paṭipattim vadehi. Bhaddanteti "bhaddam tava atthū"ti Bhagavantam ālapanto āha. Atha vā bhaddam sundaram tava paṭipadam vadehīti vuttam hoti. Pāṭimokkham athavāpi samādhinti tameva paṭipadam bhinditvā pucchati. Paṭipadanti etena vā maggam pucchati, itarehi sīlam samādhiñca pucchati.

929-30. Athassa Bhagavā yasmā indriyasamvaro sīlassa rakkhā, yasmā vā iminā anukkamena desiyamānā ayam desanā tāsam devatānam sappāyā, tasmā indriyasamvarato pabhuti paṭipadam dassento "cakkhūhī"tiādimāraddho. Tattha cakkhūhi neva lola'ssāti adiṭṭhadakkhitabbādivasena cakkhūhi lolo nevassa. Gāmakathāya āvaraye sotanti tiracchānakathāto sotam āvareyya. Phassenāti rogaphassena. Bhavañca nābhijappeyyāti tassa phassassa vinodanatthāya kāmabhavādibhavañca na pattheyya. Bheravesu ca na sampavedheyyāti tassa phassassa paccayabhūtesu sīhabyagghādīsu bheravesu ca na sampavedheyya, avasesesu vā ghānindriyamanindriyavisayesu nappavedheyya. Evam paripūro indriyasamvaro vutto hoti. Purimehi vā indriyasamvaram dassetvā iminā "araññe vasatā bheravam disvā vā sutvā vā na vedhitabban"ti dasseti.

931. **Laddhā na sannidhim kayirā**ti etesam annādīnam yamkiñci dhammena labhitvā "araññe ca senāsane vasatā sadā dullabhan"ti cintetvā sannidhim na kareyya.

- 932. **Jhāyī na pādalola'ssā**ti jhānābhirato ca na pādalolo assa. **Virame kukkuccā nappamajjeyyā**ti hatthakukkuccādikukkuccaṁ vinodeyya, sakkaccakāritāya cettha nappamajjeyya.
- 933. **Tandim māyam hassam khiḍḍan**ti ālasiyañca māyañca hassañca kāyikacetasikakhiḍḍañca. **Savibhūsa**nti saddhim vibhūsāya.
- 934-7. Āthabbaṇanti Āthabbaṇikamantappayogam. Supinanti supinasattham. Lakkhaṇanti maṇilakkhaṇādim. No vidaheti nappayojeyya. Virutanti migādīnam vassitam. Pesuṇiyanti pesuññam. Kayavikkayeti pañcahi sahadhammikehi saddhim vañcanāvasena vā udayapatthanāvasena vā na tiṭṭheyye. Upavādam bhikkhu na kareyyāti upavādakare kilese anibbattento attani parehi samaṇabrāhmaṇehi upavādam na janeyya. Gāme ca nābhisajjeyyāti gāme ca gihisamsaggādīhi nābhisajjeyya. Lābhakamyā janam na lapayeyyāti lābhakāmatāya janam nālapayeyya. Payuttanti cīvarādīhi sampayuttam, tadattham vā payojitam.
- 938-9. Mosavajje na nīyethāti musāvāde na nīyetha. Jīvitenāti jīvikāya. Sutvā rusito bahum vācam, samaņānam vā puthujanānanti¹ rusito ghaṭṭito parehi tesam samaṇānam vā khattiyādibhedānam vā añnesam puthujanānam² bahumpi aniṭṭhavācam sutvā. Na paṭivajjāti na paṭivadeyya. Kim kāraṇam? Na hi santo paṭisenikaronti.
- 940. **Etañca dhammamaññāyā**ti sabbametaṁ yathāvuttaṁ dhammaṁ ñatvā. **Vicinan**ti vicinanto. **Santīti nibbutiṁ ñatvā**ti nibbutiṁ rāgādīnaṁ santīti ñatvā.
- 941. Kim kāraṇā nappamajje-iti ce—abhibhū hi soti gāthā. Tattha abhibhūti rūpādīnam abhibhavitā. Anabhibhūtoti tehi anabhibhūto. Sakkhidhamma'manītiha'madassīti paccakkhameva anītiham dhammamaddakkhi. Sadā namassa'manusikkheti sadā namassanto tisso sikkhāyo sikkheyya. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Kevalam pana ettha "cakkhūhi neva lolo"ti-ādīhi indriyasamvaro, "annānamatho pānānan"ti-ādīhi sannidhipaṭikkhepamukhena paccayapaṭisevanasīlam, methunamosavajjapesuṇiyādīhi pātimokkhasamvarasīlam, "āthabbaṇam supinam lakkhaṇan"ti-ādīhi-ājīvapārisuddhisīlam, "jhāyī assā"ti iminā samādhi, "vicinam bhikkhū"ti iminā paññā, "sadā sato sikkhe"ti iminā puna sankhepato tissopi sikkhā, "atha āsanesu sayanesu, appasaddesu bhikkhu vihareyya, niddam na bahulīkareyyā"ti-ādīhi sīlasamādhipaññānam upakārāpakārasangaṇhanavinodanāni vuttānīti. Evam Bhagavā nimmitassa paripuṇṇapaṭipadam vatvā arahattanikūṭena desanam niṭṭhāpesi, desanāpariyosāne Purābhedasutte vuttasadisoyevābhisamayo ahosīti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Tuvatakasuttavannanā nitthitā.

# 15. Attadaņdasuttavaņņanā

942. **Attadaṇḍā bhayaṁ jātan**ti Asttadaṇḍasuttaṁ. Kā uppatti? Yo so sammāparibbājanīyasuttassa uppattiyaṁ vuccamānāya Sākiyakoliyānaṁ udakaṁ paṭicca kalaho vaṇṇito, taṁ ñatvā Bhagavā "ñātakā kalahaṁ karonti, handa ne vāressāmī"ti dvinnaṁ senānaṁ majjhe ṭhatvā imaṁ suttamabhāsi.

Tattha paṭhamagāthāyattho—yaṁ lokassa diṭṭhadhammikaṁ vā samparāyikaṁ vā bhayaṁ jātaṁ, taṁ sabbaṁ attadaṇḍā bhayaṁ jātaṁ attano duccaritakāraṇā jātaṁ, evaṁ santepi janaṁ passatha medhagaṁ¹, imaṁ Sākiyādijanaṁ passatha aññamaññaṁ medhagaṁ hiṁsakaṁ bādhakanti. Evaṁ taṁ paṭiviruddhaṁ vippaṭipannaṁ janaṁ paribhāsitvā attano sammāpaṭipattidassanena tassa saṁvegaṁ janetuṁ

āha "samvegam kittayissāmi, yathā samvijitam mayā"ti, pubbe bodhisatteneva satāti adhippāyo.

- 943. Idāni yathānena samvijitam, tam pakāram dassento "phandamānan"ti-ādimāha. Tattha phandamānanti tanhādīhi kampamānam. Appodaketi appa-udake. Aññamaññehi byāruddhe disvāti nānāsatte ca aññamaññehi saddhim viruddhe disvā. Mam bhayamāvisīti mam bhayam paviṭṭham.
- 944. **Samantamasāro loko**ti nirayam ādim katvā samantato loko asāro niccasārādirahito. **Disā sabbā sameritā**ti sabbā disā aniccatāya kampitā. **Iccham bhavanamattano**ti attano tāṇam icchanto. **Nāddasāsim anositan**ti kiñci ṭhānam jarādīhi anajjhāvuttham nāddakkhim.
- 945. Osānetveva byāruddhe, disvā me aratī ahūti yobbaññādīnam osāne eva antagamake eva vināsake eva jarādīhi byāruddhe āhatacitte satte disvā arati me ahosi. Athettha sallanti atha etesu sattesu rāgādisallam. Hadayanissitanti cittanissitam.
- 946. "Katham ānubhāvam sallan"ti ce—yena sallena otiņņoti gāthā. Tattha disā sabbā vidhāvatīti sabbā duccaritadisāpi puratthimādidisāvidisāpi dhāvati. Tameva sallamabbuyha, na dhāvati na sīdatīti tameva sallam uddharitvā tā ca disā na dhāvati, caturoghe ca na sīdatīti.
- 947. Evam mahānubhāvena sallena otiņņesvapi ca sattesu—tattha sikkhānugīyanti, yāni loke gadhitānīti gāthā. Tassattho—ye loke pañca kāmaguņā paṭilābhāya gijjhantīti katvā "gadhitānī"ti vuccanti, cirakālāsevitattā vā "gadhitānī"ti vuccanti, tattha tam nimittam hatthisikkhādikā anekā sikkhā kathīyanti uggayhanti vā. Passatha yāva pamatto vāyam loko, yato paṇḍito kulaputto tesu vā gadhitesu tāsu vā sikkhāsu adhimutto na siyā, aññadatthu aniccādidassanena nibbijjha sabbaso kāme attano nibbānameva sikkheti.

- 948. Idāni yathā nibbānāya sikkhitabbam, tam dassento "sacco siyā" tiādimāha. Tattha saccoti vācāsaccena ñāṇasaccena maggasaccena ca samannāgato. Rittapesunoti pahīnapesuno. Vevicchanti macchariyam.
- 949. **Niddam tandim sahe thīnan**ti pacalāyikañca kāyālasiyañca cittālasiyañcāti ime tayo dhamme abhibhaveyya. **Nibbānamanaso**ti nibbānaninnacitto.
- 950-51. **Sāhasā**ti rattassa rāgacariyādibhedā sāhasakaraṇā. **Purāṇaṁ nābhinandeyyā**ti atītarūpādiṁ nābhinandeyya. **Nave**ti paccuppanne. **Hiyyamāne**ti vinassamāne. **Ākāsaṁ na sito siyā**ti taṇhānissito na bhaveyya. Tanhā hi rūpādīnaṁ ākāsanato "ākāso"ti vuccati.
- 952. "Kim kāraṇā ākāsam na sito siyā"ti ce—"gedham brūmī"ti gāthā. Tassattho—ahañhi imam ākāsasankhātam taṇham rūpādīsu gijjhanato gedham brūmi "gedho"ti vadāmi. Kiñca bhiyyo—avahananaṭṭhena "ogho"ti ca ājavanaṭṭhena "ājavan"ti ca "idam mayham, idam mayhan"ti jappakāraṇato "jappanan"ti ca dummuñcanaṭṭhena "ārammaṇan"ti ca kampakaraṇena "pakampanan"ti ca brūmi, esā ca lokassa palibodhaṭṭhena duratikkamanīyaṭṭhena ca kāmapaṅko duraccayoti. "Ākāsam na sito siyā"ti evam vutte vā "kimetam ākāsan"ti ce? Gedham brūmīti. Evampi tassā gāthāya sambandho veditabbo. Tattha padayojanā—ākāsanti gedham brūmīti. Tathā yvāyam mahoghoti vuccati, tam brūmi, ājavam brūmi, jappanam brūmi, pakampanam brūmi, yvāyam sadevake loke kāmapaṅko duraccayo, tam brūmīti.
- 953. Evametam gedhādipariyāyam ākāsam anissito—saccā avokkammāti gāthā. Tassattho—pubbe vuttā tividhāpi saccā avokkamma moneyyappattiyā munīti sankhyam gato nibbānatthale tiṭṭhati brāhmaṇo, sa ve evarūpo sabbāni āyatanāni nissajjitvā "santo"ti vuccatīti.

- 954. Kiñca bhiyyo—sa ve vidvāti gāthā. Tattha ñatvā dhammanti aniccādinayena saṅkhatadhammaṁ ñatvā. Sammā so loke iriyānoti asammā-iriyanakarānaṁ kilesānaṁ pahānā sammā so loke iriyamāno.
- 955. Evam apihento ca—yodha kāmeti gāthā. Tattha saṅganti sattavidham saṅgañca yo accatari. Nājjhetīti nābhijjhāyati<sup>1</sup>.
- 956. Tasmā tumhesupi yo evarūpo hotumicchati, tam vadāmi—yam pubbeti gāthā. Tattha yam pubbeti atīte sankhāre ārabbha uppajjanadhammam kilesajātam atītakammanca. Pacchā te māhu kincananti anāgatepi sankhāre ārabbha uppajjanadhammam rāgādikincanam māhu. Majjhe ce no gahessasīti paccuppanne rūpādidhammepi na gahessasi ce.
- 957. Evam "upasanto carissasī"ti arahattappattim dassetvā idāni arahato thutivasena ito parā gāthāyo abhāsi. Tattha **sabbaso**ti gāthāya **mamāyitan**ti mamattakaraṇam, "mama idan"ti gahitam vā vatthu. **Asatā ca na socatī**ti avijjamānakāraṇā asantakāraṇā na socati. **Na jīyatī**ti jānimpi na gacchati.
- 958-9. Kiñca bhiyyo—yassa natthīti gāthā. Tattha kiñcananti kiñci rūpādidhammajātam. Kiñca bhiyyo—aniṭṭhurīti gāthā. Tattha aniṭṭhurīti anissukī². "Aniddhurī"tipi³ keci paṭhanti. Sabbadhī samoti sabbattha samo, upekkhakoti adhippāyo. Kim vuttam hoti? Yo so "natthi me"ti na socati, tamaham avikampinam puggalam puṭṭho samāno aniṭṭhurī ananugiddho anejo sabbadhi samoti imam tasmim puggale catubbidhamānisamsam brūmīti.
- 960. Kiñca bhiyyo—anejassāti gāthā. Tattha nisaṅkhatīti puññābhisaṅkhārādīsu yo koci saṅkhāro. So hi yasmā nisaṅkhariyati nisaṅkharoti vā, tasmā "nisaṅkhatī"ti vuccati. **Viyārambhā**ti vividhā

<sup>1.</sup> Nābhijihati (Sī, Syā) 2. Anuddharīti anissukī (Sī), anutthurīti anussukī (Syā)

<sup>3.</sup> Anitthurītipi (Sī), anuddharītipi (Syā)

puññābhisaṅkhārādikā ārambhā. **Khemaṁ passati sabbadhī**ti sabbattha abhayameva passati.

961. Evam passanto **na samesū**ti gāthā. Tattha **na vadate**ti "sadisohamasmī"ti-ādinā mānavasena samesupi attānam na vadati omesupi ussesupi. **Nādeti na nirassatī**ti rūpādīsu kañci dhammam na gaṇhāti na nissajjati. Sesam sabbattha pākaṭameva. Evam arahattanikūṭena desanam niṭṭhāpesi, desanāpariyosāne pañcasatā Sākiyakumārā ca Koliyakumārā ca ehibhikkhupabbajjāya pabbajitā, te gahetvā Bhagavā Mahāvanam pāvisīti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Attadandasuttavannanā nitthitā.

## 16. Sāriputtasuttavaņņanā

962. Na me diṭṭhoti Sāriputtasuttam, "Therapañhasuttan"tipi vuccati. Kā uppatti? Imassa suttassa uppatti—Rājagahakassa seṭṭhissa candanaghaṭikāya paṭilābham ādim katvā tāya candanaghaṭikāya katassa pattassa ākāse ussāpanam, āyasmato Piṇḍolabhāradvājassa iddhiyā pattaggahaṇam, tasmim vatthusmim sāvakānam iddhipaṭikkhepo, titthiyānam Bhagavatā saddhim pāṭihāriyam kattukāmatā, pāṭihāriyakaraṇam, Bhagavato Sāvatthigamanam, titthiyānubandhanam, Sāvatthiyam Pasenadino Buddhūpagamanam, kaṇḍambapātubhāvo, catunnam parisānam titthiyajayattham pāṭihāriyakaraṇussukkanivāraṇam, yamakapāṭihāriyakaraṇam, katapāṭihāriyassa Bhagavato Tāvatimsabhavanagamanam, tattha temāsam dhammadesanā, āyasmatā Mahāmoggallānattherena yācitassa devalokato Saṅkassanagare orohaṇanti imāni vatthūni, antarantare ca Jātakāni vitthāretvā yāva dasasahassacakkavāļadevatāhi pūjiyamāno Bhagavā majjhe maṇimayena sopānena Saṅkassanagare oruyha sopānakaļevare aṭṭhāsi—

"Ye jhānappasutā dhīrā, nekkhammūpasame ratā.

Devāpi tesam pihayanti, Sambuddhānam satīmatan"ti¹—

imissā Dhammapadagāthāya vuccamānāya vuttā. Sopānakaļevare ṭhitaṁ pana Bhagavantaṁ sabbapaṭhamaṁ āyasmā Sāriputto vandi, tato Uppalavaṇṇā bhikkhunī, athāparo janakāyo. Tatra Bhagavā cintesi "imissaṁ parisati Moggallāno iddhiyā aggoti pākaṭo, Anuruddho dibbacakkhunā, puṇṇo dhammakathikattena, Sāriputtaṁ panāyaṁ parisā na kenaci guṇena evaṁ aggoti jānāti, yannūnāhaṁ Sāriputtaṁ paññāguṇena pakāseyyan"ti. Atha theraṁ pañhaṁ pucchi, thero Bhagavatā pucchitaṁ pucchitaṁ puthujjanapañhaṁ sekkhapañhaṁ asekkhapañhañca sabbaṁ vissajjesi. Tadā naṁ jano "paññāya aggo"ti aññāsi. Atha Bhagavā "Sāriputto na idāneva paññāya aggo, atītepi paññāya aggo"ti Jātakaṁ ānesi.

Atīte parosahassā isayo vanamūlaphalāhārā pabbatapāde vasanti. Tesamā acariyassa ābādho uppajji, upaṭṭhānāni vattanti. Jeṭṭhantevāsī "sappāyabhesajjamāharissāmi, ācariyam appamattā upaṭṭhahathā"ti vatvā manussapatham agamāsi. Tasmim anāgateyeva ācariyo kālamakāsi. Tami "idāni kālam karissatī"ti antevāsikā samāpattimārabbha pucchimsu. So ākincannāyatanasamāpattim sandhāyāha "natthi kincī"ti, antevāsino "natthi ācariyassa adhigamo"ti aggahesum. Atha jeṭṭhantevāsī bhesajjamādāya āgantvā tam kālakatam disvā ācariyam "kinci pucchitthā"ti āha. Āma pucchimhā, "natthi kincī"ti āha, na kinci ācariyena adhigatanti. Natthi kincīti vadanto ācariyo ākincannāyatanam pavedesi, sakkātabbo ācariyoti.

Parosahassampi samāgatānam, Kandeyyum te vassasatam apaññā. Ekopi seyyo puriso sapañño, Yo bhāsitassa vijānāti atthanti<sup>2</sup>. Kathite ca pana Bhagavatā jótake āyasmā Sāriputto attano saddhivihārikānam pañcannam bhikkhusatānamatthāya sappāyasenāsanagocarasīlavatādīni pucchitum "na me diṭṭho ito pubbe"ti imam thutigātham ādim katvā aṭṭha gāthāyo abhāsi, tamattham vissajjento Bhagavā tato parā sesagāthāti.

Tattha **ito pubbe**ti ito Saṅkassanagare otaraṇato pubbe. **Vagguvado**ti sundaravado. **Tusitā gaṇimāgato**ti Tusitakāyā cavitvā mātukucchim āgatattā tusitā āgato, gaṇācariyattā gaṇī. Santuṭṭhaṭṭhena vā Tusitasaṅkhātā devalokā gaṇim¹ āgato, Tusitānam vā arahantānam gaṇim¹ āgatoti.

- 963. Dutiyagāthāya **sadevakassa lokassa yathā dissatī**ti sadevakassa lokassa viya manussānampi dissati. Yathā vā dissatīti tacchato aviparītato dissati. **Cakkhumā**ti uttamacakkhu. **Eko**ti pabbajjāsaṅkhātādīhi eko. **Ratin**ti nekkhammarati-ādiṁ.
- 964. Tatiyagāthāya bahūnamidha baddhānanti idha bahūnam khattiyādīnam sissānam. Sissā hi ācariye paṭibaddhavuttittā "baddhā"ti vuccanti. Atthi pañhena āgamanti atthiko pañhena āgatomhi, atthikānam vā pañhena āgamanam, pañhena atthi āgamanam vāti.
- 965. Catutthagāthāya **vijigucchato**ti jāti-ādīhi aṭṭīyato. **Rittamāsanan**ti vivittam mañcapīṭham. **Pabbatānam guhāsu vā**ti pabbataguhāsu vā rittamāsanam bhajatoti sambandhitabbam.
- 966. Pañcamagāthāya **uccāvacesū**ti hīnapaṇītesu. **Sayanesū**ti vihārādīsu senāsanesu. **Kīvanto tattha bheravā**ti kittakā tattha bhayakāraṇā. "Kuvanto"tipi pāṭho, kūjantoti cassa attho. Na pana pubbenāparam sandhiyati.
- 967. Chaṭṭhagāthāya k**atī parissayā**ti kittakā upaddavā. **Agataṁ disan**ti nibbānaṁ. Tañhi agatapubbattā agataṁ tathā niddisitabbato disā

cāti. Tena vuttam "agatam disan"ti. **Abhisambhave**ti abhibhaveyya. **Pantamhī**ti pariyante.

- 968-9. Sattamagāthāya **kyāssa byappathayo assū**ti kīdisāni tassa vacanāni assu. Atthamagāthāya **ekodi nipako**ti ekaggacitto paṇḍito.
- 970. Evam āyasmatā Sāriputtena tīhi gāthāhi Bhagavantam thometvā pañcahi gāthāhi pañcasatānam sissānamatthāya senāsanagocarasīlavatādīni pucchito Bhagavā tamattham pakāsetum "vijigucchamānassā"ti-ādinā nayena vissajjanamāraddho. Tattha paṭhamagāthāya tāvattho—jāti-ādīhi vijigucchamānassa rittāsanam sayanam sevato ce sambodhikāmassa Sāriputta bhikkhuno yadidam phāsu yo phāsuvihāro yathānudhammam yo ca anudhammo, tam te pavakkhāmi yathā pajānam yathā pajānanto vadeyya, evam vadāmīti.
- 971. Dutiyagāthāya **pariyantacārī**ti sīlādīsu catūsu pariyantesu caramāno. **Paṁsādhipātanan**ti piṅgalamakkhikānañca sesamakkhikānañca. Sesamakkhikā hi tato tato adhipatitvā khādanti, tasmā "adhipātā"ti vuccanti. **Manussaphassānan**ti corādiphassānaṁ.
- 972. Tatiyagāthāya **paradhammikā** nāma satta sahadhammikavajjā sabbepi bāhirakā. **Kusalānu-esī**ti kusaladhamme anvesamāno.
- 973. Catutthagāthāya **ātaṅkaphassenā**ti rogaphassena. **Sītaṁ atuṇhan**ti sītañca uṇhañca<sup>1</sup>. **So tehi phuṭṭho bahudhā**ti so tehi ātaṅkādīhi anekehi ākārehi phuṭṭho samānopi. **Anoko**ti abhisaṅkhāraviññāṇādīnaṁ anokāsabhūto.
- 974. Evam "bhikkhuno vijigucchato"ti-ādīhi tīhi gāthāhi puṭṭhamattham vissajjetvā idāni "kyāssa byappathayo"ti-ādinā nayena puṭṭham vissajjento "theyyam na kāre"ti-ādimāha. Tattha phasseti

phareyya. **Yadāvilattaṁ manaso vijaññā**ti yaṁ cittassa āvilattaṁ vijāneyya, taṁ sabbaṁ **"kaṇhassa pakkho"**ti vinodayeyya<sup>1</sup>.

- 975. **Mūlampi tesaṁ palikhañña tiṭṭhe**ti tesaṁ kodhātimānānaṁ yaṁ avijjādikaṁ mūlaṁ, tampi palikhaṇitvā tiṭṭheyya. **Addhā bhavanto abhisambhaveyyā**ti evaṁ piyappiyaṁ abhibhavanto ekaṁseneva abhibhaveyya, na tatra sithilaṁ parakkameyyāti adhippāyo.
- 976. **Paññaṁ purakkhatvā**ti paññaṁ pubbaṅgamaṁ katvā. **Kalyāṇapītī**ti kalyāṇāya pītiyā samannāgato. **Caturo sahetha paridevadhamme**ti anantaragāthāya vuccamāne paridevanīyadhamme saheyya.
- 977. **Kiṁsū asissāmī**ti kiṁ bhuñjissāmi. **Kuvaṁ vā asissan**ti kuhiṁ vā asissāmi. **Dukkhaṁ vata settha kvajja**<sup>2</sup> **sessan**ti imaṁ rattiṁ dukkhaṁ sayiṁ, ajja āgamanarattiṁ kattha sayissaṁ. **Ete vitakke**ti ete piṇḍapātanissite dve, senāsananissite dveti cattāro vitakke. **Aniketacārī**ti apalibodhacārī nittanhacārī.
- 978. **Kāle**ti piṇḍapātakāle piṇḍapātasaṅkhātaṁ annaṁ vā cīvarakāle cīvarasaṅkhātaṁ vasanaṁ vā laddhā dhammena samenāti adhippāyo. **Mattaṁ so jaññā**ti paṭiggahaṇe ca paribhoge ca so pamāṇaṁ jāneyya. **Idhā**ti sāsane, nipātamattameva vā etaṁ. **Tosanatthan**ti santosatthaṁ, etadatthaṁ mattaṁ jāneyyāti vuttaṁ hoti. **So tesu gutto**ti so bhikkhu tesu paccayesu gutto. **Yatacārī**ti saṁyatavihāro, rakkhitiriyāpatho rakkhitakāyavacīmanodvāro cāti vuttaṁ hoti. "Yaticārī"tipi³ pāṭho, soyevattho. **Rusito**ti rosito, ghattitoti vuttaṁ hoti.
- 979. **Jhānānuyutto**ti anuppannuppādanena uppannāsevanena ca jhāne anuyutto. **Upekkhamārabbha samāhitatto**ti catutthajjhānupekkham uppādetvā samāhitacitto. **Takkāsayam kukkucciyūpachinde**ti kāmavitakkādim

takkañca, kāmasaññādim tassa takkassa āsayañca, hatthakukkuccādim kukkucciyañca upacchindeyya.

- 980. Cudito vacībhi satimābhinandeti upajjhāyādīhi vācāhi codito samāno satimā hutvā taṁ codanaṁ abhinandeyya. Vācaṁ pamuñce kusalanti ñāṇasamuṭṭhitaṁ vācaṁ pamuñceyya. Nātivelanti ativelaṁ¹ pana vācaṁ kālavelañca sīlavelañca atikkantaṁ nappamuñceyya. Janavādadhammāyāti janavādakathāya². Na cetayeyyāti cetanaṁ na uppādeyya.
- 981. **Athāparan**ti atha idāni ito parampi. **Pañca rajānī**ti rūparāgādīni pañca rajāni. **Yesaṁ satīmā vinayāya sikkhe**ti yesaṁ upaṭṭhitassati hutvā vinayanatthaṁ tisso sikkhā sikkheyya. Evaṁ sikkhanto hi **rūpesu -pa-phassesu sahetha rāgaṁ**, na aññeti.
- 982. Tato so tesam vinayāya sikkhanto anukkamena—etesu dhammesūti gāthā. Tattha etesūti rūpādīsu. Kālena so sammā dhammam parivīmamsamānoti so bhikkhu yvāyam "uddhate citte samādhissa kālo"tiādinā³ nayena kālo vutto, tena kālena sabbam sankhatadhammam aniccādinayena parivīmamsamāno. Ekodibhūto vihane tamam soti so ekaggacitto sabbam mohāditamam vihaneyya, natthi ettha samsayo. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā arahattanikūṭena desanam niṭṭhāpesi, desanāpariyosāne pañcasatā bhikkhū arahattam pattā, timsakoṭisankhyānañca devamanussānam dhammābhisamayo ahosīti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Sāriputtasuttavaņņanā niţţhitā.

Nițțhito ca catuttho vaggo atthavannanānayato,

# Nāmena Aṭṭhakavaggoti.

<sup>1.</sup> Atītavelam (Sī)

<sup>3.</sup> Sam 3. 100 pitthe.

<sup>2.</sup> Janaparivādakathāya (Sī), parajātivādakathāya (Syā)

# 5. Pārāyanavagga

#### 1. Vatthugāthāvannanā

983. **Kosalānam purā rammā**ti Pārāyanavaggassa vatthugāthā. Tāsam uppatti—atīte kira Bārānasivāsī eko rukkhavaddhakī sake ācariyake adutiyo, tassa solasa sissā, ekamekassa sahassam antevāsikā. Evam te sattarasādhikasolasasahassā ācariyantevāsino sabbepi Bārānasim upanissāya jīvikam kappentā pabbatasamīpam gantvā rukkhe gahetvā tattheva nānāpāsādavikatiyo nitthāpetvā kullam bandhitvā Gangāya Bārānasim ānetvā sace rājā atthiko hoti, rañño ekabhūmikam vā -pa- sattabhūmikam vā pāsādam yojetvā denti. No ce, aññesampi vikinitvā puttadāram posenti. Atha nesam ekadivasam ācariyo "na sakkā vaddhakikammena niccam jīvikam kappetum, dukkaram hi jarākāle tam kamman"ti cintetvā antevāsike āmantesi "tātā udumbarādayo appasārarukkhe ānethā"ti. Te "sādhū"ti patissunitvā ānayimsu. So tehi katthasakunam katvā tassa abbhantaram pavisitvā yantam pūresi. Katthasakuno supannarājā viya ākāsam langhitvā vanassa upari caritvā antevāsīnam purato oruhi. Atha ācariyo sisse āha "tātā īdisāni katthavāhanāni katvā sakkā sakalajambudīpe rajjam gahetum, tumhepi tātā etāni karotha, rajjam gahetvā jīvissāma, dukkham vaddhakisippena jīvitun"ti. Te tathā katvā ācariyassa pativedesum. Tato ne ācariyo āha "katamam tātā rajjam ganhāmā"ti. Bārānasirajjam ācariyāti. Alam tātā mā etam rucci, mayam hi tam gahetvāpi "vaḍḍhakirājā vaddhakiyuvarājā"ti vaddhakivādā na muccissāma, mahanto Jambudīpo, aññattha gacchāmāti.

Tato saputtadārā kaṭṭhavāhanāni abhiruhitvā sajjāvudhā hutvā Himavantābhimukhā gantvā Himavati aññataraṁ nagaraṁ pavisitvā rañño nivesaneyeva paccuṭṭhahaṁsu. Te tattha rajjaṁ gahetvā ācariyaṁ rajje abhisiñciṁsu. So "Kaṭṭhavāhano rājā"ti pākaṭo ahosi. Tampi nagaraṁ tena gahitattā "Katthavāhananagaran"tveva nāmaṁ labhi, tathā

sakalaraṭṭhampi. Kaṭṭhavāhano rājā dhammiko ahosi, tathā yuvarājā amaccaṭṭhānesu ca ṭhapitā soļasa sissā. Ta raṭṭham raññā catūhi saṅgahavatthūhi saṅgayhamānam ativiya iddham phītam nirupaddavañca ahosi. Nāgarā jānapadā rājānañca rājaparisañca ativiya mamāyimsu "bhaddako no rājā laddho, bhaddikā rājaparisā"ti.

Athekadivasam majihimadesato vānijā bhandam gahetvā Katthavāhananagaram āgamamsu, pannākāranca gahetvā rājānam passimsu. Rājā "kuto āgatatthā" ti sabbam pucchi. Bārānasito devāti. So tattha sabbam pavattim pucchitvā "tumhākam raññā saddhim mama mittabhāvam karothā"ti āha. Te "sādhū"ti sampaţicchimsu. So tesam paribbayam datvā gamanakāle sampatte puna ādarena vatvā vissajjesi. Te Bārānasim gantvā tassa rañño ārocesum. Rājā "Katthavāhanaratthā āgatānam vānijakānam ajjatagge sunkam muncāmī"ti bherim carāpetvā "atthu me katthavāhano mitto"ti dvepi aditthamittā ahesum. Katthavāhanopi ca sakanagare bherim carāpesi "ajjatagge Bārānasito āgatānam vānijakānam sunkam muncāmi, paribbayo ca nesam dātabbo"ti. Tato Bārānasirājā Katthavāhanassa lekham pesesi "sace tasmim janapade datthum vā sotum vā araharūpam kiñci acchariyam uppajjati, amhepi dakkhāpetu ca sāvetu cā"ti. Sopissa tatheva patilekham pesesi. Evam tesam katikam katvā vasantānam kadāci Katthavāhanassa atimahagghā accantasukhumā kambalā uppajjimsu bālasūriyarasmisadisā vannena. Te disvā rājā "mama sahāyassa pesemī"ti dantakārehi attha dantakarandake likhāpetvā tesu karandakesu te kambale pakkhipitvā lākhācariyehi bahi lākhāgolakasadise kārāpetvā atthapi lākhāgolake samugge pakkhipitvā vatthena vethetvā rājamuddikāya lañchetvā "Bārāṇasirañño dethā"ti amacce pesesi, lekhañca adāsi "ayam pannākāro nagaramajjhe amaccaparivutena pekkhitabbo"ti.

Te gantvā Bārāṇasirañño adamsu. So lekham vācetvā amacce sannipātetvā nagaramajjhe rājangane lañchanam bhinditvā paliveṭhanam apanetvā samuggam vivaritvā aṭṭha lākhāgoļake disvā "mama sahāyo lākhāgoļakehi kīļanakabālakānam viya mayham lākhāgoļake pesesī"ti

manku hutvā ekam lākhāgoļakam attano nisinnāsane pahari, tāvadeva lākhā paripati, dantakaraṇḍako vivaram datvā dvebhāgo ahosi. So abbhantare kambalam disvā itarepi vivari, sabbattha tatheva ahosi. Ekameko kambalo dīghato soļasahattho vitthārato aṭṭhahattho. Pasārite kambale rājaṅgaṇam sūriyappabhāya obhāsitamiva ahosi, tam disvā mahājano aṅguliyo vidhuni, celukhepañca akāsi, "amhākam rañño adiṭṭhasahāyo kaṭṭhavāhanarājā evarūpam paṇṇākāram pesesi, yuttam evarūpam mittam kātun"ti attamano ahosi. Rājā vohārike pakkosāpetvā ekamekam kambalam agghāpesi, sabbepi anagghā ahesum. Tato cintesi "pacchā pesentena paṭhamam pesitapaṇṇākārato atirekam pesetum vaṭṭati, sahāyena ca me anaggho paṇṇākāro pesito, kim nu kho aham sahāyassa peseyyan"ti. Tena ca samayena Kassapo Bhagavā uppajjitvā Bārāṇasiyam viharati. Atha rañño etadahosi "vatthuttayaratanato aññam uttamaratanam natthi, handāham vatthuttayaratanassa uppannabhāvam sahāyassa pesemī"ti. So—

"Buddho loke samuppanno, hitāya sabbapāṇinam. Dhammo loke samuppanno, sukhāya sabbapāṇinam. Saṃgho loke samuppanno, puññakkhettam anuttaran"ti—

imam gātham, yāva arahattam, tāva ekabhikkhussa paṭipattiñca suvaṇṇapaṭṭe jātihiṅgulakena likhāpetvā sattaratanamaye samugge pakkhipitvā tam samuggam maṇimaye samugge, maṇimayam masāragallamaye, masāragallamayam lohitaṅgamaye, lohitaṅgamayam suvaṇṇamaye, suvaṇṇamayam rajatamaye, rajatamayam dantamaye, dantamayam sāramaye, sāramayam samuggam peṭāya pakkhipitvā peṭam dussena veṭhetvā lañchetvā mattavaravāraṇam sovaṇṇaddhajam sovaṇṇālaṅkāram hemajālasañchannam kāretvā tassa upari pallaṅkam paññāpetvā pallaṅke peṭam āropetvā setacchattena dhāriyamānena sabbagandhapupphādīhi pūjāya kariyamānāya sabbatāṭāvacarehi thutisatāni gāyamānehi yāva attano rajjasīmā, tāva maggam alaṅkārāpetvā sayameva nesi. Tatra ca ṭhatvā sāmantarājūnam paṇṇākāram pesesi "evam sakkarontehi ayam paṇṇākāro

pesetabbo''ti. Tam sutvā te te rājāno paṭimaggam āgantvā yāva Kaṭṭhavāhanassa rajjasīmā, tāva nayimsu.

Kaṭṭhavāhanopi sutvā paṭimaggaṁ āgantvā tatheva pūjento nagaraṁ pavesetvā amacce ca nāgare ca sannipātāpetvā rājaṅgaṇe paliveṭhanadussaṁ apanetvā peṭaṁ vivaritvā peṭāya samuggaṁ passitvā anupubbena sabbasamugge vivaritvā suvaṇṇapaṭṭe lekhaṁ passitvā "kappasatasahassehi atidullabhaṁ mama sahāyo paṇṇākāraratanaṁ pesesī"ti attamano hutvā "asutapubbaṁ vata suṇimhā 'Buddho loke uppanno'ti, yannūnāhaṁ gantvā Buddhañca passeyyaṁ dhammañca suṇeyyan"ti cintetvā amacce āmantesi "Buddhadhammasaṁgharatanāni kira loke uppannāni, kiṁ kātabbaṁ maññathā"ti. Te āhaṁsu "idheva tumhe mahārāja hotha, mayaṁ gantvā pavattiṁ jānissāmā"ti.

Tato solasasahassaparivārā solasa amaccā rājānam abhivādetvā "yadi Buddho loke uppanno, puna dassanam natthi, vadi na uppanno, āgamissāmā"ti niggatā. Rañño pana bhāgineyyo pacchā rājānam vanditvā "ahampi gacchāmī"ti āha. Tāta tvam tattha Buddhuppādam ñatvā puna āgantvā mama ārocehīti. So "sādhū"ti sampaticchitvā agamāsi. Te sabbepi sabbattha ekarattivāsena gantvā Bārānasim pattā. Asampattesveva ca tesu Bhagavā parinibbāyi. Te "ko Buddho kuhim Buddho"ti sakalavihāram āhindantā sammukhasāvake disvā pucchimsu. Te nesam "Buddho parinibbuto"ti ācikkhimsu. Te "aho dūraddhānam āgantvā dassanamattampi na labhimhā"ti paridevamānā "kim bhante koci Bhagavatā dinna-ovādo atthī"ti pucchimsu. Āma upāsakā atthi, saranattaye patitthātabbam, pañcasīlāni samādātabbāni, atthangasamannāgato uposatho upavasitabbo, dānam dātabbam, pabbajitabbanti. Te sutvā tam bhāgineyyam amaccam thapetvā sabbe pabbajimsu. Bhāgineyyo paribhogadhātum gahetvā katthavāhanaratthābhimukho pakkāmi. paribhogadhātu nāma Bodhirukkhapattacīvarādīni. Ayam pana Bhagavato dhammakaraṇam dhammadharam Vinayadharamekam therañca gahetvā pakkāmi, anupubbena ca nagaram gantvā "Buddho loke uppanno ca parinibbuto cā"ti rañño ārocetvā Bhagavatā dinnovādam ācikkhi. Rājā theram upasankamitvā dhammam sutvā vihāram kārāpetvā cetiyam

patiṭṭhāpetvā Bodhirukkham ropetvā saraṇattaye pañcasu ca niccasīlesu patiṭṭhāya aṭṭhaṅgupetam uposatham upavasanto dānādīni dento yāvatāyukam ṭhatvā kāmāvacaradevaloke nibbatti. Tepi soļasasahassā pabbajitvā puthujjanakālakiriyam katvā tasseva rañño parivārā sampajjimsu.

Te ekam Buddhantaram devaloke khepetvā amhākam Bhagavati anuppanneyeva devalokato cavitvā ācariyo Pasenadirañño pitu purohitassa putto jāto nāmena "Bāvarī"ti, tīhi mahāpurisalakkhanehi samannāgato tinnam vedānam pāragū, pituno ca accayena purohitatthāne atthāsi. Avasesāpi solasādhikasolasasahassā tattheva Sāvatthiyā brāhmanakule nibbattā. Tesu solasa jetthantevāsino Bāvarissa santike sippam uggahesum, itare solasasahassā tesamyeva santiketi evam te punapi sabbe samāgacchimsu. Mahākosalarājāpi kālamakāsi, tato Pasenadim rajje abhisiñcimsu. Bāvarī tassāpi purohito ahosi, rājā pitarā dinnañca aññañca bhogam Bāvarissa adāsi. So hi daharakāle tasseva santike sippam uggahesi. Tato Bāvarī rañño ārocesi "pabbaijssāmaham mahārājā"ti. Ācariva tumhesu thitesu mama pitā thito viya hoti, mā pabbajitthāti. Alam mahārāja pabbajissāmīti. Rājā vāretum asakkonto "sāyam pātam mama dassanatthāne rājuyyāne pabbajathā"ti yāci. Ācariyo solasasahassaparivārehi solasahi sissehi saddhim tāpasapabbajjam pabbajitvā rājuyyāne vasi, rājā catūhi paccayehi upatthahati, sāyam pātancassa upatthānam gacchati.

Athekadivasam antevāsino ācariyam āhamsu "nagarasamīpe vāso nāma mahāpalibodho, vijanasampātam ācariya okāsam gacchāma, pantasenāsanavāso nāma bahūpakāro pabbajitānan"ti. Ācariyo "sādhū"ti sampaṭicchitvā rañño ārocesi. Rājā tikkhattum vāretvā vāretum asakkonto dvesatasahassāni kahāpaṇāni datvā dve amacce āṇāpesi "yattha isigaṇo vāsam icchati, tattha assamam katvā dethā"ti. Tato ācariyo soļasādhikasoļasasahassajaṭilaparivuto amaccehi anuggahamāno uttarajanapadā

dakkhinajanapadābhimukho agamāsi. Tamattham gahetvā āyasmā Ānando sangītikāle Pārāyanavaggassa nidānam āropento imā gāthāyo abhāsi.

Tattha **Kosalānaṁ purā**ti Kosalaraṭṭhassa nagarā, Sāvatthitoti vuttaṁ hoti. **Ākiñcaññan**ti akiñcanabhāvaṁ, pariggahūpakaraṇavivekanti vuttaṁ hoti.

984. So Assakassa visaye, Aļakassa¹ samāsaneti so brāhmaņo Assakassa ca Aļakassa¹ cāti dvinnampi rājūnaṁ² samāsanne visaye āsanne raṭṭhe, dvinnampi raṭṭhānaṁ majjheti adhippāyo. Godhāvarīkūleti Godhāvariyā nadiyā kūle. Yattha Godhāvari dvidhā bhijjitvā tiyojanappamāṇaṁ antaradīpamakāsi sabbaṁ kapiṭṭhavanasañchannaṁ, yattha pubbe Sarabhaṅgādayo vasiṁsu, tasmiṁ deseti adhippāyo. So kira taṁ padesaṁ disvā "ayaṁ pubbasamaṇālayo pabbajitasāruppan"ti amaccānaṁ nivedesi. Amaccā bhūmiggahaṇatthaṁ Assakarañňo satasahassaṁ, Aļakarañňo satasahassaṁ adaṁsu, te tañca padesaṁ aññañca dviyojanamattanti sabbampi pañcayojanamattaṁ padesaṁ adaṁsu. Tesaṁ kira rajjasīmantare so padeso hoti. Amaccā tattha assamaṁ kāretvā Sāvatthito ca aññampi dhanaṁ āharāpetvā gocaragāmaṁ nivesetvā agamaṁsu. Uñchena ca phalena cāti uñchācariyāya ca vanamūlaphalena ca. Tasmā vuttaṁ "tasseva upanissāya, gāmo ca vipulo ahū"ti.

985. Tattha tassāti tassa Godhāvarīkūlassa, tassa vā brāhmaņassa, upayogatthe cetam sāmivacanam, tam upanissāyāti attho. Tato jātena āyena, mahāyaññamakappayīti tasmim gāme kasikammādinā satasahassam āyo uppajji, tam gahetvā kuṭumbikā rañño Assakassa santikam agamamsu "sādiyatu devo āyan"ti. So "nāham sādiyāmi, ācariyasseva upanethā"ti āha. Ācariyopi tam attano aggahetvā dānayaññam akappayi. Evam so samvacchare samvacchare dānamadāsi.

<sup>1.</sup> Muļakassa (Syā), Maļakassa (Cūļaniddese) Am-Ţtha 1. 257 pitthepi passitabbam.

<sup>2.</sup> Dvinnam Andhakarājānam (Sī)

- 986. Mahāyaññanti gāthāyattho—so evam samvacchare samvacchare dānayaññam yajanto ekasmim samvacchare tam mahāyaññam yajitvā tato gāmā nikkhamma puna pāvisi assamam. Paviṭṭho ca paṇṇasālam pavisitvā "suṭṭhu dinnan"ti dānam anumajjanto nisīdi. Evam tasmim paṭipaviṭṭhamhi taruṇāya brāhmaṇiyā ghare kammam akātukāmāya "eso brāhmaṇa Bāvarī Godhāvarītīre anusamvaccharam satasahassam vissajjeti, gaccha tato pañcasatāni yācitvā dāsim me ānehī"ti pesito añño āgañchi brāhmaṇoti.
- 987-8. **Ugghaṭṭapādo**ti maggagamanena ghaṭṭapādatalo, paṇhikāya vā paṇhikaṁ, gopphakena vā gopphakaṁ, jaṇṇukena vā jaṇṇukaṁ āhacca ghaṭṭapādo. **Sukhañca kusalaṁ pucchī**ti sukhañca kusalañca pucchi "kacci te brāhmana sukhaṁ, kacci kusalan"ti.
- 989-91. Anujānāhīti anumaññāhi saddahāhi. Sattadhāti sattavidhena. Abhisankharitvāti gomayavanapupphakusatiņādīni ādāya sīgham sīgham Bāvarissa assamadvāram gantvā gomayena bhūmim upalimpitvā pupphāni vikiritvā tiņāni santharitvā vāmapādam kamaṇḍalūdakena dhovitvā sattapādamattam gantvā attano pādatale parāmasanto evarūpam kuhanam katvāti vuttam hoti. Bheravam so akittayīti bhayajanakam vacanam akittayi, "sace me yācamānassā"ti imam gāthamabhāsīti adhippāyo. Dukkhitoti domanassajāto.
- 992-4. **Ussussatī**ti tassa taṁ vacanaṁ kadāci saccaṁ bhaveyyāti maññamāno sussati. **Devatā**ti assame adhivatthā devatā eva. **Muddhani muddhapāte vā**ti muddhe vā muddhapāte vā.
- 995-6. **Bhotī carahi jānātī**ti bhotī ce jānāti. **Muddhādhipātañcā**ti muddhapātañca. **Ñāṇametthā**ti ñāṇam me ettha.
- 998. **Purā**ti ekūnatimsavassavayakāle. Bāvaribrāhmaņe pana Godhāvarītīre vasamāne aṭṭhannam vassānam accayena Buddho loke udapādi. **Apacco**ti anuvamso.

- 999. **Sabbābhiññābalappatto**ti sabbābhiññāya balappatto, sabbā vā abhiññāyo ca balāni ca patto. **Vimutto**ti ārammaṇaṁ katvā pavattiyā vimuttacitto.
- 1001-3. **Sokassā**ti soko assa. **Pahūtapañño**ti mahāpañño. **Varabhūrimedhaso**ti uttamavipulapañño, bhūte abhiratavarapañño vā. **Vidhuro**ti vigatadhuro, appaṭimoti vuttam hoti.
- 1004-9. **Mantapārage**ti vedapārage. **Passavho**ti passatha. **Ajānatan**ti ajānantānam. **Lakkhaṇā**ti lakkhaṇāni. **Byākkhātā**ti kathitāni, vitthāritānīti vuttam hoti. **Samattā**ti samattāni, paripuṇṇānīti vuttam hoti. **Dhammena manusāsatī**ti dhammena anusāsati.
- 1011. **Jātimgottañca lakkhaṇan**ti "kīva ciram jāto"ti mama jātiñca gottañca lakkhaṇañca. **Mante sisse**ti mayā paricitavede<sup>1</sup> ca mama sisse ca. **Manasāyeva pucchathā**ti ime satta pañhe citteneva pucchatha.
- 1013-8. **Tissametteyyo**ti ekoyeva esa nāmagottavasena vutto. **Dubhayo**ti ubho. **Paccekagaņino**ti visum visum gaņavanto. **Pubbavāsanavāsitā**ti pubbe Kassapassa Bhagavato sāsane pabbajitvā gatapaccāgatavattapuññavāsanāya vāsitacittā. **Puramāhissatin**ti māhissatināmikam puram, nagaranti² vuttam hoti. Tañca nagaram paviṭṭhāti adhippāyo, evam sabbattha. **Gonaddhan**ti Godhapurassa³ nāmam. **Vanasavhayan**ti pavananagaram⁴ vuccati, "Vanasāvatthin"ti eke. Evam Vanasāvatthito Kosambim, Kosambito ca Sāketam anuppattānam kira tesam soļasannam jaṭilānam chayojanamattā parisā ahosi.
- 1019. Atha Bhagavā "Bāvarissa jaṭilā mahājanaṁ saṁvaḍḍhentā āgacchanti, na ca tāva nesaṁ indriyāni paripākaṁ gacchanti, nāpi ayaṁ deso sappāyo, Magadhakhette pana tesaṁ pāsāṇakacetiyaṁ sappāyaṁ.

<sup>1.</sup> Pathitavede (Sī, Syā)

<sup>2.</sup> Māhissatinti māhissatināmikam purimanagaranti (Sī), puram māhissatinti māhissatināmikam puram nagaranti (Syā)

<sup>3.</sup> Gonaddhapurassa (Ka)

<sup>4.</sup> Tumbavanagaram (Sī)

tatra hi mayi dhammam desente mahājanassa dhammābhisamayo bhavissati, sabbanagarāni ca pavisitvā āgacchantā bahutarena janena āgamissantī"ti bhikkhusamghaparivuto Sāvatthito Rājagahābhimukho agamāsi. Tepi jaṭilā Sāvatthim āgantvā vihāram pavisitvā "ko Buddho kuhim Buddho"ti vicinantā gandhakuṭimūlam gantvā Bhagavato padanikkhepam disvā "rattassa hi ukkuṭikam padam bhave -pa- vivaṭṭacchadassa idamīdisam padan"ti¹ "Sabbaññu Buddho"ti niṭṭham gatā. Bhagavāpi anupubbena Setabyakapilavatthu-ādīni nagarāni pavisitvā mahājanam samvaḍḍhento pāsāṇakacetiyam gato. Jaṭilāpi tāvadeva Sāvatthito nikkhamitvā sabbāni tāni nagarāni pavisitvā pāsāṇakacetiyameva agamamsu. Tena vuttam "Kosambiñcāpi Sāketam, Sāvatthiñca puruttamam. Setabyam Kapilavatthun"ti-ādi.

- 1020. Tattha **Māgadhaṁ puran**ti Magadhapuraṁ, Rājagahanti adhippāyo. **Pāsāṇakaṁ Cetiyan**ti mahato pāsāṇassa upari pubbe devaṭṭhānaṁ ahosi, uppanne pana Bhagavati vihāro jāto. So teneva purimavohārena "pāsāṇakaṁ cetiyan"ti vuccati.
- 1021. **Tasitovudakan**ti te hi jaṭilā vegasā Bhagavantaṁ anubandhamānā sāyaṁ gatamaggaṁ pāto, pāto gatamaggañca sāyaṁ gacchantā "ettha Bhagavā"ti sutvā ativiya pītipāmojjajātā taṁ cetiyaṁ abhiruhiṁsu. Tena vuttaṁ "turitā pabbatamāruhun"ti.
- 1024. **Ekamantam thito haṭṭho**ti tasmim pāsāṇake cetiye Sakkena māpitamahāmaṇḍape nisinnam Bhagavantam disvā "kacci isayo khamanīyan"ti-ādinā nayena Bhagavatā paṭisammodanīye kate "khamanīyam bho Gotamā"ti-ādīhi sayampi paṭisanthāram katvā ajito jeṭṭhantevāsī ekamantam ṭhito haṭṭhacitto hutvā manopañhe pucchi.
- 1025. Tattha **ādissā**ti "kativasso"ti evam uddissa. **Jammanan**ti<sup>2</sup> "amhākam ācariyassa jātim brūhī"ti pucchati. **Paramin**ti niṭṭhāgamanam.
- 1026-7. **Vīsaṁ vassasatan**ti vīsativassādhikaṁ vassasataṁ. **Lakkhaṇe**ti mahāpurisalakkhaṇe, etasmiṁ ito paresu ca itihāsādīsu

<sup>1.</sup> Am-Ttha 1. 335; Dhammapada-Ttha 1. 129; Visuddhi 1. 101 pitthesupi.

<sup>2.</sup> Jappananti (Ka)

anavayoti adhippāyo. Parapadam vā ānetvā tesu pāramim gatoti yojetabbam. **Pañcasatāni vācetī**ti pakati-alasadummedhamāṇavakānam pañcasatāni sayam mante vāceti. **Sadhamme**ti sake brāhmaṇadhamme, tevijjake pāvacaneti vuttam hoti.

- 1028. **Lakkhaṇānaṁ pavicayan**ti lakkhaṇānaṁ vitthāraṁ, "katamāni tānissa gatte tīṇi lakkhaṇānī"ti pucchati.
- 1030-31. **Pucchañhī**ti pucchamānam. **Kametam paṭibhāsatī**ti devādīsu kam puggalam etam pañhavacanam paṭibhāsatīti.
- 1032-33. Evam brāhmaņo pañcannam pañhānam veyyākaraņam sutvā avasese dve pucchanto "muddham muddhādhipātañcā"ti āha. Athassa Bhagavā te byākaronto "avijjā muddhā"ti gāthamāha. Tattha yasmā catūsu saccesu aññāṇabhūtā avijjā samsārassa sīsam, tasmā "avijjā muddhā"ti āha. Yasmā ca arahattamaggavijjā attanā sahajātehi saddhāsatisamādhikattukamyatāchandavīriyehi samannāgatā indriyānam ekarasaṭṭhabhāvamupagatattā tam muddham adhipāteti, tasmā "vijjā muddhādhipātinī"ti-ādimāha.
- 1034-8. **Tato vedena mahatā**ti atha imam pañhaveyyākaraṇam sutvā uppannāya mahāpītiyā santhambhitvā alīnabhāvam, kāyacittānam udaggam patvāti attho. Patitvā ca "**Bāvarī**"ti imam gāthamāha, atha nam anukampamāno Bhagavā "sukhito"ti gāthamāha. Vatvā ca "**Bāvarissa cā**"ti sabbañnupavāraṇam pavāresi. Tattha sabbesanti anavasesānam soļasasahassānam. **Tattha pucchi Tathāgatan**ti tattha pāsāṇake cetiye, tattha vā parisāya, tesu vā pavāritesu ajito paṭhamam pañham pucchīti. Sesam sabbagāthāsu pākaṭamevāti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Vatthugāthāvannanā nitthitā.

#### 1. Ajitasuttavannanā

- 1039. Tasmim pana pañhe **nivuto**ti paṭicchādito. **Kissābhilepanam brūsī**ti kim assa lokassa abhilepanam vadesi.
- 1040. **Vevicchā pamādā nappakāsatī**ti macchariyahetu ca pamādahetu ca nappakāsati. Macchariyam hissa dānādiguņehi pakāsitum na deti, pamādo sīlādīhi. **Jappābhilepanan**ti taņhā assa lokassa makkaṭalepo viya makkaṭassa abhilepanam. **Dukkhan**ti jāti-ādikam dukkham.
- 1041. **Savanti sabbadhi sotā**ti sabbesu rūpādi-āyatanesu taṇhādikā sotā sandanti. **Kiṁ nivāraṇan**ti tesaṁ kiṁ āvaraṇaṁ kā rakkhāti. **Saṁvaraṁ brūhī**ti taṁ tesaṁ nivāraṇasaṅkhātaṁ saṁvaraṁ brūhi. Etena sāvasesappahānaṁ pucchati. **Kena sotā pidhiyyare**ti kena dhammena ete sotā pidhiyyanti pacchijjanti. Etena anavasesappahānaṁ pucchati.
- 1042. **Sati tesam nivāraņan**ti vipassanāyuttā kusalānam dhammānam gatiyo samannesamānā sati tesam sotānam nivāraṇam. **Sotānam samvaram brūmī**ti tamevāham satim sotānam samvaram brūmīti adhippāyo. **Paññāyete pidhiyyare**ti rūpādīsu pana aniccatādipaṭivedhasādhikāya maggapaññāya ete sotā sabbaso pidhiyyantīti.
- 1043. **Paññā cevā**ti pañhagāthāya yā cāyaṁ tayā vuttā paññā, yā ca **sati,** yañca tadavasesaṁ **nāmarūpaṁ, etaṁ** sabbampi **kattha** nirujjhati, **etaṁ me** pañhaṁ **puṭṭho brūhī**ti evaṁ saṅkhepattho veditabbo.
- 1044. Vissajjanagāthāya panassa yasmā paññāsatiyo nāmeneva saṅgahaṁ gacchanti, tasmā tā visuṁ na vuttā. Ayamettha saṅkhepattho—yaṁ maṁ tvaṁ Ajita etaṁ pañhaṁ apucchi "katthetaṁ uparujjhatī"ti, taṁ te yattha nāmañca rūpañca asesaṁ uparujjhati, taṁ vadanto vadāmi, tassa tassa hi viññāṇassa nirodhena saheva apubbaṁ acarimaṁ etthetaṁ uparujjhati, ettheva viññāṇanirodhe nirujjhati etaṁ, viññāṇanirodhā tassa nirodho hoti, taṁ nātivattatīti vuttaṁ hoti.

1045. Ettāvatā ca "dukkhamassa mahabbhayan"ti iminā pakāsitam dukkhasaccam, "yāni sotānī"ti iminā samudayasaccam, "paññāyete pidhiyyare"ti iminā maggasaccam, "asesam uparujjhatī"ti iminā nirodhasaccanti evam cattāri saccāni sutvāpi ariyabhūmim anadhigato puna sekhāsekhapaṭipadam pucchanto "ye ca saṅkhātadhammāse"ti gāthamāha. Tattha saṅkhātadhammāti aniccādivasena parivīmamsitadhammā, arahatam etam adhivacanam. Sekhāti sīlādīni sikkhamānā avasesā ariyapuggalā. Puthūti bahū sattajanā. Tesam me nipako iriyam puṭṭho pabrūhīti tesam me sekhāsekhānam nipako paṇḍito tvam puṭṭho paṭipattim brūhīti.

1046. Athassa Bhagavā yasmā sekhena kāmacchandanīvaraṇam ādim katvā sabbakilesā pahātabbā eva, tasmā "kāmesū"ti upaḍḍhagāthāya sekhapaṭipadam dasseti. Tassattho—vatthukāmesu kilesakāmena nābhigijjheyya, kāyaduccaritādayo ca manaso āvilabhāvakare dhamme pajahanto manasā nāvilo siyāti. Yasmā pana asekho aniccādivasena sabbasankhārādīnam paritulitattā kusalo sabbadhammesu kāyānupassanāsati-ādīhi ca sato sakkāyadiṭṭhi-ādīnam bhinnattā bhikkhubhāvam patto ca hutvā sabbiriyāpathesu paribbajati, tasmā "kusalo"ti upaḍḍhagāthāya asekhapaṭipadam dasseti. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā arahattanikūṭena desanam niṭṭhāpesi, desanāpariyosāne Ajito arahatte patiṭṭhāsi saddhim antevāsisahassena, aññesañca anekasahassānam dhammacakkhum udapādi. Saha arahattappattiyā ca āyasmato Ajitassa antevāsisahassassa ca ajinajaṭāvākacīrādīni antaradhāyimsu, sabbeva iddhimayapattacīvaradharā dvangulakesā ehibhikkhū hutvā Bhagavantam namassamānā pañjalikā nisīdimsūti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Ajitasuttavannanā nitthitā.

## 2. Tissametteyyasuttavannanā

1047. **Kodha santussito**ti Tissametteyyasuttam. Kā uppatti? Sabbasuttānam pucchāvasikā eva uppatti. Te hi brāhmaņā "katāvakāsā pucchavho"ti Bhagavatā pavāritattā attano attano samsayam pucchimsu, puṭṭho puṭṭho ca tesam Bhagavā byākāsi. Evam pucchāvasikānevetāni suttānīti veditabbāni.

Niţţhite pana Ajitapañhe "kathaṁ lokaṁ avekkhantaṁ, maccurājā na passatī"ti¹ evaṁ Mogharājā pucchituṁ ārabhi, taṁ "na tāvassa indriyāni paripākaṁ gatānī"ti ñatvā Bhagavā "tiṭṭha tvaṁ Mogharāja, añño pucchatū"ti paṭikkhipi. Tato Tissametteyyo attano saṁsayaṁ pucchanto "kodhā"ti gāthamāha. Tattha kodha santussitoti ko idha tuṭṭho. Iñjitāti taṇhādiṭṭhivipphanditāni. Ubhantamabhiññāyāti ubho ante abhijānitvā. Mantā na lippatīti paññāya na lippati.

1048-9. Tassetamattham byākaronto Bhagavā "kāmesū"ti gāthādvayamāha. Tattha kāmesu brahmacariyavāti kāmanimittam brahmacariyavā, kāmesu ādīnavam disvā maggabrahmacariyena samannāgatoti vuttam hoti. Ettāvatā santusitam dasseti, "vītatanho"ti-ādīhi aniñjitam. Tattha sankhāya nibbutoti aniccādivasena dhamme vīmamsitvā rāgādinibbānena nibbuto. Sesam tattha tattha vuttanayattā pākaṭameva.

Evam Bhagavā imampi suttam arahattanikūṭeneva desesi, desanāpariyosāne ayampi brāhmaṇo arahatte patiṭṭhāsi saddhim antevāsisahassena, aññesañca anekasahassānam dhammacakkhum udapādi. Sesam pubbasadisamevāti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

Suttanipātatthakathāya

Tissametteyyasuttavannanā niţţhitā.

#### 3. Punnakasuttavannanā

- 1050. **Anejan**ti Puṇṇakasuttaṁ. Imampi purimanayeneva Mogharājānaṁ paṭikkhipitvā vuttaṁ. Tattha **mūladassāvin**ti akusalamūlādidassāviṁ. **Isayo**ti isināmakā jaṭilā. **Yaññan**ti deyyadhammaṁ. **Akappayiṁsū**ti pariyesanti.
- 1051. Āsīsamānāti rūpādīni patthayamānā. Itthattanti itthabhāvañca patthayamānā, manussādibhāvaṁ icchantāti vuttaṁ hoti. Jaraṁ sitāti jaraṁ nissitā. Jarāmukhena cettha sabbavaṭṭadukkhaṁ vuttaṁ. Tena vattadukkhanissitā tato aparimuccamānā eva kappayiṁsūti dīpeti.
- 1052. Kaccissu te Bhagavā yaññapathe appamattā, atārum jātiñca jarañca mārisāti ettha yaññoyeva yaññapatho. Idam vuttam hoti—kacci te yaññe appamattā hutvā yaññam kappayantā vaṭṭadukkhamatarimsūti.
- 1053. Āsīsantīti rūpapaṭilābhādayo patthenti. Thomayantīti "suyiṭṭhaṁ suci dinnan"ti-ādinā nayena yaññādīni pasaṁsanti. Abhijappantīti rūpādipaṭilābhāya vācaṁ bhindanti. Juhantīti denti. Kāmābhijappanti paṭicca lābhanti rūpādipaṭilābhaṁ paṭicca punappunaṁ kāme eva abhijappanti, "aho vata amhākaṁ siyun"ti vadanti, taṇhañca tattha vaḍḍhentīti vuttaṁ hoti. Yājayogāti yāgādhimuttā. Bhavarāgarattāti evamimehi āsīsanādīhi bhavarāgeneva rattā, bhavarāgarattā vāhutvā etāni āsīsanādīni karontā nātariṁsu jāti-ādivaṭṭadukkhaṁ na uttariṁsūti.
- 1054-5. **Atha ko carahī**ti atha idāni ko añño atārīti. **Saṅkhāyā**ti ñāṇena vīmaṁsitvā. **Paroparānī**ti parāni ca orāni ca¹, parattabhāvasakattabhāvādīni parāni ca orāni cāti vuttaṁ hoti. **Vidhūmo**ti kāyaduccaritādidhūmavirahito. **Anīgho**ti rāgādi-īghavirahito. **Atāri so**ti so evarūpo arahā jātijaraṁ atāri. Sesamettha pākaṭameva.

<sup>1.</sup> Parovarānīti parāni ca avarāni ca (Sī), paroparānīti parāni ca oparāni ca (?)

Evam Bhagavā imampi suttam arahattanikūṭeneva desesi, desanāpariyosāne ayampi brāhmaņo arahatte patiṭṭhāsi saddhim antevāsisahassena, aññesañca anekasatānam dhammacakkhum udapādi. Sesam vuttasadisamevāti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Puṇṇakasuttavaṇṇanā niṭṭhitā.

#### 4. Mettagusuttavannanā

- 1056. **Pucchāmi tan**ti Mettagusuttam. Tattha **maññāmi tam vedagum bhāvitattan**ti "ayam vedagū"ti ca "bhāvitatto"ti ca evam tam maññāmi.
- 1057. **Apucchasī**ti ettha **a**-iti padapūraņamatte nipāto, pucchasicceva attho. **Pavakkhāmi yathā pajānan**ti yathā pajānanto ācikkhati, evam ācikkhissāmi. **Upadhinidānā pabhavanti dukkhā**ti taṇhādi-upadhinidānā jāti-ādidukkhavisesā pabhavanti.
- 1058. Evam upadhinidānato pabhavantesu dukkhesu—yo ve avidvāti gāthā. Tattha pajānanti sankhāre aniccādivasena jānanto. **Dukkhassa** jātippabhavānupassīti vattadukkhassa jātikāranam "upadhī"ti anupassanto.
- 1059. **Sokapariddavañcā**ti sokañca paridevañca. **Tathā hi te vidito esa dhammo**ti yathā yathā sattā jānanti, tathā tathā paññāpanavasena vidito esa dhammoti.
- 1060-61. **Kittayissāmi te dhamman**ti nibbānadhammam nibbānagāminipaṭipadādhammañca te desayissāmi. **Diṭṭhe dhamme**ti diṭṭhe dukkhādidhamme, imasmimyeva vā attabhāve. **Anītihan**ti attapaccakkham. **Yam viditvā**ti yam dhammam "sabbe sankhārā aniccā"ti-ādinā nayena sammasanto viditvā. **Tañcāham abhinandāmī**ti tam vuttapakāradhammajotakam tava vacanam aham patthayāmi. **Dhammamuttaman**ti tañca dhammamuttamam abhinandāmīti.

- 1062. Uddham adho tiriyañcāpi majjheti ettha uddhanti anāgataddhā vuccati, adhoti atītaddhā, tiriyañcāpi majjheti paccuppannaddhā. Etesu nandiñca nivesanañca, panujja viññāṇanti etesu uddhādīsu taṇhañca diṭṭhinivesanañca abhisaṅkhāraviññāṇañca panudehi, panuditvā ca bhave na tiṭṭhe, evam sante duvidhepi bhave na tiṭṭheyya. Evam tāva panujjasaddassa panudehīti imasmim atthavikappe sambandho. Panuditvāti etasmim pana atthavikappe bhave na tiṭṭheti ayameva sambandho, etāni nandinivesanaviññāṇāni panuditvā duvidhepi bhave na tiṭṭheyyāti vuttam hoti.
- 1063-4. Etāni vinodetvā bhave atiṭṭhanto eso—evaṁvihārīti gāthā. Tattha idhevāti imasmiṁyeva sāsane, imasmiṁyeva vā attabhāve. Sukittitaṁ Gotamanūpadhīkanti ettha anupadhikanti nibbānaṁ, taṁ sandhāya Bhagavantaṁ ālapanto āha "sukittitaṁ Gotamanūpadhīkan"ti.
- 1065. Na kevalam dukkhameva pahāsi—te cāpīti gāthā. Tattha aṭṭhitanti sakkaccam, sadā vā. Tam tam namassāmīti tasmā tam namassāmi. Sameccāti upagantvā. Nāgāti Bhagavantam ālapanto āha.
- 1066. Idāni tam Bhagavā "addhā hi Bhagavā pahāsi dukkhan"ti evam tena brāhmaņena viditopi attānam anupanetvāva pahīnadukkhena puggalena ovadanto "yam brāhmaņan"ti gāthamāha. Tassattho—yam tvam abhijānanto "ayam bāhitapāpattā brāhmaņo, vedehi gatattā vedagū, kincanābhāvena akincano, kāmesu ca bhavesu ca asattattā kāmabhave asatto"ti jannā jāneyyāsi, addhā hi so imam ogham atāri, tiņņo ca pāram akhilo akankho.
- 1067. Kiñca bhiyyo—vidvā ca yoti gāthā. Tattha idhāti imasmimsāsane, attabhāve vā. Visajjāti vossajjitvā. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā imampi suttam arahattanikūţeneva desesi, desanāpariyosāne ca vuttasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

## Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Mettagusuttavannanā niţţhitā.

## 5. Dhotakasuttavannanā

1068-9. **Pucchāmi tan**ti Dhotakasuttam. Tattha **vācābhikankhāmī**ti vācam abhikankhāmi. **Sikkhe nibbānamattano**ti attano rāgādīnam nibbānatthāya adhisīlādīni sikkheyya. **Ito**ti mama mukhato.

- 1070. Evam vutte attamano Dhotako Bhagavantam abhitthavamano kathamkathapamokkham yacanto "passamahan"ti gathamaha. Tattha passamaham devamanussaloketi passami aham devamanussaloke. Tam tam namassamīti tam evarupam namassami. Pamuncāti pamocehi.
- 1071. Athassa Bhagavā attādhīnameva kathaṁkathāpamokkhaṁ oghataraṇamukhena dassento "nāhan"ti gāthamāha. Tattha nāhaṁ sahissāmīti ahaṁ na sahissāmi na sakkhissāmi, na vāyamissāmīti vuttaṁ hoti. Pamocanāyāti pamocetuṁ. Kathaṁkathinti sakaṅkhaṁ. Taresīti tareyyāsi.
- 1072-5. Evam vutte attamanataro dhotako Bhagavantam abhitthavamāno anusāsanim yācanto "anusāsa brahme"ti gāthamāha. Tattha brahmāti seṭṭhavacanametam. Tena Bhagavantam āmantayamāno āha "anusāsa brahme"ti. Vivekadhammanti sabbasankhāravivekanibbānadhammam. Abyāpajjamānoti nānappakāratam anāpajjamāno. Idheva santoti idheva samāno. Asitoti anissito. Ito parā dve gāthā Mettagusutte vuttanayā eva. Kevalanhi tattha dhammam, idha santinti ayam viseso.

tatiyagāthāyapi pubbaḍḍhaṁ tattha vuttanayameva. Aparaḍḍhe **saṅgo**ti sajjanaṭṭhānaṁ, laggananti vuttaṁ hoti. Sesaṁ sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā imampi suttam arahattanikūţeneva desesi, desanāpariyosāne ca vuttasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Dhotakasuttavannanā nitthitā.

6. Upasīvasuttavannanā

1076. **Eko ahan**ti Upasīvasuttam. Tattha **mahantamoghan**ti mahantam ogham. **Anissito**ti puggalam vā dhammam vā anissito. **No visahāmī**ti na sakkomi. **Ārammaṇan**ti nissayam. **Yam nissito**ti yam puggalam vā dhammam vā nissito.

1077. Idāni yasmā so brāhmaņo ākiñcaññāyatanalābhī tañca santampi nissayam na jānāti, tenassa Bhagavā tañca nissayam uttari ca niyyānapatham dassento "ākiñcaññan"ti gāthamāha. Tattha pekkhamānoti tam ākiñcaññāyatanasamāpattim sato samāpajjitvā vuṭṭhahitvā ca aniccādivasena passamāno. Natthīti nissāyāti tam "natthi kiñcī"ti pavattasamāpattim ārammaṇam katvā. Tarassu oghanti tato pabhuti pavattāya vipassanāya yathānurūpam catubbidhampi ogham tarassu. Kathāhīti kathamkathāhi. Taṇhakkhayam nattamahā'bhipassāti rattindivam nibbānam vibhūtam katvā passa. Etenassa diṭṭhadhammasukhavihāram katheti.

1078-9. Idāni "kāme pahāyā"ti sutvā vikkhambhanavasena attanā pahīne kāme sampassamāno "sabbesū"ti gāthamāha. Tattha hitvā maññanti aññam tato heṭṭhā chabbidhampi samāpattim hitvā. Saññāvimokkhe parameti sattasu saññāvimokkhesu uttame ākiñcaññāyatane. Tiṭṭhe

**nu so tattha anānuyāyī**ti<sup>1</sup> so puggalo tattha Ākiñcaññāyatanabrahmaloke avigacchamāno tiṭṭheyya nūti pucchati. Athassa Bhagavā satthikappasahassamattaṁyeva thānaṁ anujānanto tatiyagāthamāha.

1080. Evam tassa tattha ṭhānam sutvā idānissa sassatucchedabhāvam pucchanto "tiṭṭhe ce"ti gāthamāha. Tattha pūgampi vassānanti anekasankhyampi vassānam, gaṇarāsinti attho. "Pūgampi vassānī"tipi pāṭho, tattha vibhattibyattayena sāmivacanassa paccattavacanam kattabbam, pūganti vā etassa bahūnīti attho vattabbo. "Pūgānī"ti vāpi paṭhanti, purimapāṭhoyeva sabbasundaro. Tattheva so sīti siyā vimuttoti so puggalo tatthevākincannāyatane nānādukhehi vimutto sītibhāvappatto bhaveyya, nibbānappatto sassato hutvā tiṭṭheyyāti adhippāyo. Cavetha vinnāṇam tathāvidhassāti udāhu tathāvidhassa vinnāṇam anupādāya parinibbāyeyyāti ucchedam pucchati, paṭisandhiggahaṇattham vāpi bhaveyyāti paṭisandhimpi tassa pucchati.

1081. Athassa Bhagavā ucchedasassatam anupagamma tattha uppannassa ariyasāvakassa anupādāya parinibbānam dassento "accī yathā"ti gāthamāha. Tattha attham paletīti attham gacchati. Na upeti sankhanti "asukam nāma disam gato"ti vohāram na gacchati. Evam munī nāmakāyā vimuttoti evam tattha uppanno sekkhamuni pakatiyā pubbeva rūpakāyā vimutto tattha catutthamaggam nibbattetvā dhammakāyassa pariññātattā puna nāmakāyāpi vimutto ubhatobhāgavimutto khīṇāsavo hutvā anupādāparinibbānasankhātam attham paleti na upeti sankham "khattiyo vā brāhmano vā"ti evamādikam.

1082. Idāni "atthaṁ paletī"ti sutvā tassa yoniso atthaṁ asallakkhento "atthaṁgato so"ti gāthamāha. Tassattho—so atthaṁgato udāhu natthi, udāhu ve sassatiyā sassatabhāvena arogo avipariṇāmadhammo soti evaṁ taṁ me munī sādhu viyākarohi. Kiṁ kāraṇaṁ? Tathā hi te vidito esa dhammoti.

1083. Athassa Bhagavā tathā avattabbatam dassento "atthaṅgatassā"ti gāthamāha. Tattha atthaṅgatassāti anupādāparinibbutassa. Na pamāṇa'matthīti rūpādippamāṇam natthi. Yena nam vajjunti yena rāgādinā nam vadeyyum. Sabbesu dhammesūti sabbesu khandhādidhammesu. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā imam suttam arahattanikūţeneva desesi, desanāpariyosāne ca vuttasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Upasīvasuttavaņņanā niţţhitā.

## 7. Nandasuttavannanā

1084-5. **Santi loke**ti Nandasuttam. Tattha paṭhamagāthāya attho—**loke** khattiyādayo **janā** ājīvakanigaṇṭhādike sandhāya "santi munayo"ti vadanti, **tayidam kathamsū**ti kim nu kho te samāpattiñāṇādinā ñāṇena uppannattā ñāṇūpapannam **no munim vadanti,** evamvidham nu vadanti, **udāhu ve** nānappakārakena lūkhajīvitasankhātena **jīvitenūpapanna**nti. Athassa Bhagavā tadubhayam paṭikkhipitvā munim dassento "na diṭṭhiyā"ti gāthamāha.

1086-7. Idāni "diṭṭhādīhi suddhī"ti vadantānam vāde kaṅkhāpahānattham "ye kecime"ti pucchati. Tattha anekarūpenāti kotūhalamaṅgalādinā. Tattha yatā carantāti tattha sakāya diṭṭhiyā guttā viharantā. Athassa tathā suddhi-abhāvam dīpento Bhagavā dutiyam gāthamāha.

1088-90. Evam "nātarimsū"ti sutvā idāni yo atari, tam sotukāmo "ye kecime"ti pucchati. Athassa Bhagavā oghatiņņamukhena jātijarātiņņe dassento tatiyam gāthamāha. Tattha nivutāti ovuṭā pariyonaddhā. Yesīdhāti yesu idha. Ettha ca su-iti nipātamattam. Taṇham pariññāyāti tīhi pariññāhi taṇham parijānitvā. Sesam sabbattha pubbe vuttanayattā pākaṭameva.

Evam Bhagavā arahattanikūṭeneva desanam niṭṭhāpesi, desanāpariyosāne pana Nando Bhagavato bhāsitam abhinandamāno "etā'bhinandāmī"ti gāthamāha. Idhāpi ca pubbe vuttasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Nandasuttavannanā niţţhitā.

#### 8. Hemakasuttavannanā

1091-4. Ye me pubbeti Hemakasuttam. Tattha ye me pubbe viyākamsūti ye Bāvari-ādayo pubbe mayham sakam laddhim viyākamsu. Huram Gotamasāsanāti Gotamasāsanā pubbataram. Sabbam tam takkavaḍḍhananti sabbam tam kāmavitakkādivaḍḍhanam. Taṇhānigghātananti taṇhāvināsanam. Athassa Bhagavā tam dhammam¹ ācikkhanto "idhā"ti gāthādvayamāha. Tattha etadaññāya ye satāti etam nibbānapadamaccutam "sabbe saṅkhārā aniccā"ti-ādinā nayena vipassantā anupubbena jānitvā ye kāyānupassanāsati-ādīhi satā.

Diṭṭhadhammā'bhinibbutāti viditadhammattā diṭṭhadhammattā rāgādinibbānena ca abhinibbutā. Sesam sabbattha pākatameva.

Evam Bhagavā imampi suttam arahattanikūţeneva desesi, desanāpariyosāne ca pubbasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

Suttanipātatthakathāya

Hemakasuttavannanā niţţhitā.

## 9. Todeyyasuttavannanā

1095. Yasmim kāmāti Todeyyasuttam. Tattha vimokkho tassa kīdisoti tassa kīdiso vimokkho icchitabboti pucchati. Idāni tassa aññavimokkhābhāvam dassento Bhagavā dutiyam gāthamāha. Tattha vimokkho tassa nā'paroti tassa añño vimokkho natthi.

1097-8. Evam "taṇhakkhayo eva vimokkho"ti vuttepi tamattham asallakkhento "nirāsaso so uda āsasāno"ti puna pucchati. Tattha uda paññakappīti udāhu samāpattiñāṇādinā ñāṇena taṇhākappam vā diṭṭhikappam vā kappayati. Athassa Bhagavā tam ācikkhanto dutiyam gāthamāha. Tattha kāmabhaveti kāme ca bhave ca. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā imampi suttam arahattanikūţeneva desesi, desanāpariyosāne ca pubbasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

Suttanipātatthakathāya

Todeyyasuttavannanā niţţhitā.

# 10. Kappasuttavaṇṇanā

1099. **Majjhe sarasmin**ti Kappasuttam. Tattha **majjhe sarasmin**ti purimapacchimakoṭipaññāṇābhāvato majjhabhūte samsāreti vuttam hoti. **Tiṭṭhatan**ti tiṭṭhamānānam. **Yathāyidam nāparam siyā**ti yathā idam dukkham puna na bhaveyya.

1101-2. Athassa Bhagavā tamattham byākaronto tisso gāthāyo abhāsi. Tattha **akiñcanan**ti kiñcanapaṭipakkham. **Anādānan**ti ādānapaṭipakkham, kiñcanādānavūpasamanti vuttam hoti. **Anāparan**ti aparapaṭibhāgadīpavirahitam, seṭṭhanti vuttam hoti. **Na te mārassa** paddhagūti<sup>1</sup>

te mārassa paddhacarā<sup>1</sup> paricārakā sissā na honti. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā imampi suttam arahattanikūţeneva desesi, desanāpariyosāne ca pubbasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Kappasuttavannanā niţţhitā.

Sacra vannana mi

#### 11. Jatukannisuttavannanā

1103-4. Sutvānahanti Jatukaṇṇisuttaṁ. Tattha sutvānahaṁ vīramakāmakāminti ahaṁ "itipi so Bhagavā"ti-ādinā nayena vīraṁ kāmānaṁ akāmanato akāmakāmiṁ Buddhaṁ sutvā. Akāmamāgamanti nikkāmaṁ Bhagavantaṁ pucchituṁ āgatomhi. Sahajanettāti sahajātasabbaññutaññāṇacakkhu. Yathātacchanti yathātathaṁ. Brūhi meti puna yācanto bhaṇati. Yācanto hi sahassakkhattumpi bhaṇeyya, ko pana vādo dvikkhattuṁ. Tejī tejasāti tejena samannāgato tejasā abhibhuyya. Yamahaṁ vijaññaṁ jātijarāya idha vippahānanti yamahaṁ jātijarānaṁ pahānabhūtaṁ dhammaṁ idheva jāneyyaṁ.

1105-7. Athassa Bhagavā tam dhammamācikkhanto tisso gāthāyo abhāsi. Tattha nekkhammam daṭṭhu khematoti nibbānañca nibbānagāminiñca paṭipadam "kheman"ti disvā. Uggahitanti taṇhādiṭṭhivasena gahitam. Nirattam vāti nirassitabbam vā, muñcitabbanti vuttam hoti. Mā te vijjitthāti mā te ahosi. Kiñcananti rāgādikiñcanam vāpi te mā vijjittha. Pubbeti atīte saṅkhāre ārabbha uppannakilesā. Brāhmaṇāti Bhagavā Jatukaṇṇim ālapati. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā imampi suttam arahattanikūṭeneva desesi, desanāpariyosāne ca pubbasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Jatukannisuttavannanā niţţhitā.

12. Bhadrāvudhasuttavannanā

# 1108-9. **Okañjahan**ti Bhadrāvudhasuttam. Tattha **okañjahan**ti ālayam jaham. **Taṇhacchidan**ti chataṇhākāyacchidam. **Anejan**ti lokadhammesu nikkampam. **Nandiñjahan**ti anāgatarūpādipatthanājaham. Ekā eva hi taṇhā thutivasena idha nānappakārato vuttā. **Kappañjahan**ti duvidhakappajaham. **Abhiyāce**ti ativiya yācāmi. **Sutvāna nāgassa apanamissanti ito**ti nāgassa tava Bhagavā vacanam sutvā ito pāsānakacetiyato bahū janā pakkamissantīti

adhippāyo. **Janapadehi saṅgatā**ti Aṅgādīhi janapadehi idha samāgatā. **Viyākarohī**ti dhammaṁ desehi.

- 1110. Athassa āsayānulomena dhammam desento Bhagavā dve gāthāyo abhāsi. Tattha **ādānataṇhan**ti rūpādīnam ādāyikam gahaṇataṇham, taṇhupādānanti vuttam hoti. **Yam yañhi lokasmimupādiyantī**ti etesu uddhādibhedesu yam yam gaṇhanti. **Teneva māro anveti jantun**ti teneva upādānapaccayanibbattakammābhisaṅkhāranibbattavasena paṭisandhikkhandhamāro tam sattam anugacchati.
- 1111. **Tasmā pajānan**ti tasmā etamādīnavam aniccādivasena vā sankhāre jānanto. **Ādānasatte iti pekkhamāno, pajam imam maccudheyye visattan**ti ādātabbaṭṭhena ādānesu rūpādīsu satte sabbaloke imam pajam maccudheyye laggam pekkhamāno, ādānasatte vā ādānābhiniviṭṭhe puggale ādānasangahetunca imam pajam maccudheyye laggam tato vītikkamitum

asamattham iti pekkhamāno kiñcanam sabbaloke na upādiyethāti. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā imampi suttam arahattanikūţeneva desesi, desanāpariyosāne ca pubbasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Bhadrāvudhasuttavannanā niţţhitā.

## 13. Udayasuttavannanā

- 1112-3. **Jhāyin**ti Udayasuttam. Tattha **aññāvimokkhan**ti paññānubhāvanijjhātam vimokkham pucchati. Atha Bhagavā yasmā Udayo catutthajjhānalābhī, tasmāssa paṭiladdhajjhānavasena nānappakārato aññāvimokkham dassento gāthādvayamāha. Tattha **pahānam kāmacchandānan**ti yamidam paṭhamajjhānam nibbattentassa kāmacchandappahānam, tampi aññāvimokkham pabrūmi. Evam sabbapadāni yojetabbāni.
- 1114. **Upekkhāsatisaṁsuddhan**ti catutthajjhāna-upekkhāsatīhi saṁsuddhaṁ. **Dhammatakkapurejavan**ti iminā tasmiṁ catutthajjhānavimokkhe ṭhatvā jhānaṅgāni vipassitvā adhigataṁ arahattavimokkhaṁ vadati. Arahattavimokkhassa hi maggasampayuttasammāsaṅkappādibhedo dhammatakko purejavo hoti. Tenāha "dhammatakkapurejavan"ti. **Avijjāya pabhedanan**ti etameva ca aññāvimokkhaṁ avijjāpabhedanasaṅkhātaṁ nibbānaṁ nissāya jātattā kāraṇopacārena "avijjāya pabhedanan"ti pabrūmīti.
- 1115-6. Evam avijjāpabhedanavacanena vuttam nibbānam sutvā "tam kissa vippahānena vuccatī"ti pucchanto "kim su samyojano"ti gāthamāha. Tattha kim su samyojanoti kimsamyojano. Vicāraņanti vicaraņakāraņam. Kissassa vippahānenāti kimnāmakassa assa dhammassa vippahānena.

Athassa Bhagavā tamattham byākaronto **"nandisamyojano"**ti gāthamāha. Tattha **vitakkassā**ti kāmavitakkādiko vitakko assa.

1117-8. Idāni tassa nibbānassa maggam pucchanto "katham satassāti gāthamāha. Tattha viññāṇanti abhisankhāraviññāṇam. Athassa maggam kathento Bhagavā "ajjhattañcā"ti gāthamāha. Tattha evam satassāti evam satassa sampajānassa. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā imampi suttam arahattanikūţeneva desesi, desanāpariyosāne ca pubbasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Udayasuttavannanā niţţhitā.

## 14. Posālasuttavaņņanā

1119-20. Yo atītanti Posālasuttam. Tattha yo atītam ādisatīti yo Bhagavā attano ca paresanca "ekampi jātin"ti-ādibhedam atītam ādisati. Vibhūtarūpasannissāti samatikkantarūpasannissa. Sabbakāyappahāyinoti tadangavikkhambhanavasena sabbarūpakāyappahāyino, pahīnarūpabhavapaṭisandhikassāti adhippāyo. Natthi kincīti passatoti vinnāṇābhāvavipassanena "natthi kincī"ti passato, ākincannāyatanalābhinoti vuttam hoti. Nāṇam sakkā'nupucchāmīti sakkāti Bhagavantam ālapanto āha. Tassa puggalassa nāṇam pucchāmi, kīdisam pucchitabbanti. Katham neyyoti katham so netabbo, kathamassa uttarināṇam uppādetabbanti.

1121. Athassa Bhagavā tādise puggale attano appaṭihatañāṇataṁ pakāsetvā taṁ ñāṇaṁ byākātuṁ gāthādvayamāha. Tattha viññāṇaṭṭhitiyo sabbā, abhijānaṁ Tathāgatoti abhisaṅkhāravasena catasso paṭisandhivasena sattāti evaṁ sabbā viññāṇaṭṭhitiyo abhijānanto Tathāgato. Tiṭṭhantamenaṁ jānātīti kammābhisaṅkhāravasena

tiṭṭhantam etam puggalam jānāti "āyatim ayam evamgatiko bhavissatī"ti. **Vimuttan**ti Ākiñcaññāyatanādīsu adhimuttam. **Tapparāyaṇan**ti tammayam.

1122. Ākiñcaññasambhavaṁ ñatvāti ākiñcaññāyatanajanakaṁ kammābhisaṅkhāraṁ ñatvā "kinti palibodho ayan"ti. Nandī saṁyojanaṁ itīti yā ca tattha arūparāgasaṅkhātā nandī, tañca saṁyojanaṁ iti ñatvā. Tato tattha vipassatīti tato ākiñcaññāyatanasamāpattito vuṭṭhahitvā taṁ samāpattiṁ aniccādivasena vipassati. Etaṁ ñāṇaṁ tathaṁ tassāti etaṁ tassa puggalassa evaṁ vipassato anukkameneva uppannaṁ arahattañāṇaṁ aviparītaṁ. Vusīmatoti vusitavantassa. Sesaṁ sabbattha pākaṭameva.

Evam Bhagavā imampi suttam arahattanikūṭeneva desesi, desanāpariyosāne ca pubbasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātatthakathāya

Posālasuttavaņņanā niţţhitā.

# 15. Mogharājasuttavaņņanā

- 1123. **Dvāhaṁ sakkan**ti Mogharājasuttaṁ. Tattha **dvāhan**ti dve vāre ahaṁ. So hi pubbe Ajitasuttassa ca Tissametteyyasuttassa ca avasāne dvikkhattuṁ Bhagavantaṁ pucchi, Bhagavā panassa indriyaparipākaṁ āgamayamāno na byākāsi. Tenāha "dvāhaṁ sakkaṁ apucchissan"ti. **Yāvatatiyañca devīsi, byākarotīti me sutan**ti yāvatatiyañca sahadhammikaṁ puṭṭho visuddhidevabhūto isi Bhagavā Sammāsambuddho byākarotīti evaṁ me sutaṁ. Godhāvarītīreyeva kira so evamassosi. Tenāha "byākarotīti me sutam"ti.
- 1124. **Ayaṁ loko**ti manussaloko. **Paro loko**ti taṁ ṭhapetvā avaseso. **Sadevako**ti brahmalokaṁ ṭhapetvā

avaseso upapattidevasammutidevayutto, "brahmaloko sadevako"ti etam vā "sadevake loke"ti-ādinayanidassanamattam, tena sabbopi tathāvuttappakāro loko veditabbo.

- 1125. **Evaṁ abhikkantadassāvin**ti evaṁ aggadassāviṁ, sadevakassa lokassa ajjhāsayādhimuttigatiparāyaṇādīni passituṁ samatthanti dasseti.
- 1126. **Suññato lokaṁ avekkhassū**ti avasiyapavattasallakkhaṇavasena vā tucchasaṅkhārasamanupassanāvasena vāti dvīhi kāraṇehi suññato lokaṁ passa. **Attānudiṭṭhiṁ ūhaccā**ti sakkāyadiṭṭhiṁ uddharitvā. Sesaṁ sabbattha pākatameva.

Evam Bhagavā imampi suttam arahattanikūţeneva desesi, desanāpariyosāne ca vuttasadiso eva dhammābhisamayo ahosīti.

Paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Mogharājasuttavaņņanā niṭṭhitā.

# 16. Pingiyasuttavannanā

- 1127. Jiṇṇohamasmīti Piṅgiyasuttaṁ. Tattha jiṇṇohamasmi abalo vītavaṇṇoti so kira brāhmaṇo jarābhibhūto vīsavassasatiko jātiyā, dubbalo ca "idha padaṁ karissāmī"ti aññattheva karoti, vinaṭṭhapurimacchavivaṇṇo ca. Tenāha "jiṇṇohamasmi abalo vītavaṇṇo"ti. Mā'haṁ nassaṁ mo muho antarāvāti māhaṁ tuyhaṁ dhammaṁ asacchikatvā antarāyeva avidvā hutvā anassiṁ. Jātijarāya idha vippahānanti idheva tava pādamūle pāsāṇake vā cetiye jātijarāya vippahānaṁ nibbānadhammaṁ yamahaṁ vijaññaṁ, taṁ me ācikkha.
- 1128. Idāni yasmā Piṅgiyo kāye sāpekkhatāya "jiṇṇohamasmī"ti gāthamāha, tenassa Bhagavā kāye sinehappahānatthaṁ

"disvāna rūpesu vihaññamāne" ti gāthamāha. Tattha rūpesūti rūpahetu rūpapaccayā. Vihaññamāneti kammakāraṇādīhi upahaññamāne. Ruppanti rūpesūti cakkhurogādīhi ca rūpahetuyeva janā ruppanti bādhīyanti.

1129-30. Evam Bhagavatā yāva arahattam, tāva kathitam paṭipattim sutvāpi Pingiyo jarādubbalatāya visesam anadhigantvāva puna "disā catasso"ti imāya gāthāya Bhagavantam thomento desanam yācati. Athassa Bhagavā punapi yāva arahattam, tāva paṭipadam dassento "taṇhādhipanne"ti gāthamāha. Sesam sabbattha pākaṭameva.

Imampi suttam Bhagavā arahattanikūṭeneva desesi, desanāpariyosāne ca Pingiyo anāgāmiphale patiṭṭhāsi. So kira antarantarā cintesi "evam vicitrapaṭibhānam nāma desanam na labhi mayham mātulo Bāvarī savanāyā"ti. Tena sinehavikkhepena arahattam pāpuṇimtum nāsakkhi. Antevāsino panassa sahassajaṭilā arahattam pāpuṇimsu, sabbeva iddhimayapattacīvaradharā ehibhikkhavo ahesunti.

Paramatthajotikāya Khuddakaṭṭhakathāya

Suttanipātatthakathāya

Pingiyasuttavannanā niţţhitā.

### Pārāyanatthutigāthāvannanā

Ito param sangītikārā desanam thomentā "idamavoca Bhagavā"tiādimāhamsu. Tattha idamavocāti idam pārāyanam avoca.

Paricārakasoļasānanti Bāvarissa paricārakena Pingiyena saha soļasannam, Buddhassa vā Bhagavato paricārakānam soļasannanti paricārakasoļasannam. Te eva ca brāhmaṇā. Tattha soļasaparisā pana purato ca pacchato ca vāmapassato ca dakkhiṇapassato ca cha cha yojanāni nisinnā ujukena dvādasayojanikā ahosi. Ajjhiṭṭhoti yācito. Atthamaññāyāti Pāļiatthamaññāya. Dhammamaññāyāti Pāļimaññāya. Pārāyananti evam imassa dhammapariyāyassa adhivacanam āropetvā tesam

brāhmaṇānam nāmāni kittayantā "Ajito Tissametteyyo -pa- Buddhaseṭṭham upāgamun"ti āhamsu.

1131-7. Tattha sampannacaraṇanti nibbānapadaṭṭhānabhūtena pātimokkhasīlādinā sampannam. Isinti Mahesim. Sesam pākaṭameva. Tato param Brahmacariyamacarimsūti maggabrahmacariyam acarimsu. Tasmā pārāyananti tassa pārabhūtassa nibbānassa ayananti vuttam hoti.

#### Pārāyanānugītigāthāvaṇṇanā

1138. **Pārāyanamanugāyissan**ti assa ayam sambandho—Bhagavatā hi pārāyane desite soļasasahassā jaṭilā arahattam pāpuṇimsu, avasesānañca cuddasakoṭisankhānam devamanussānam dhammābhisamayo ahosi. Vuttañhetam porāṇehi—

"Tato pāsāṇake ramme, pārāyanasamāgame. Amatam pāpayī Buddho, cuddasa pāṇakoṭiyo"ti.

Niṭṭhitāya pana dhammadesanāya tato tato āgatā manussā Bhagavato ānubhāvena attano attano gāmanigamādīsveva pāturahesum. Bhagavāpi Sāvatthimeva agamāsi paricārakasoļasādīhi anekehi bhikkhusahassehi parivuto. Tattha Piṅgiyo Bhagavantam vanditvā āha "gacchāmaham bhante Bāvarissa Buddhuppādam ārocetum, paṭissutam hi tassa mayā"ti. Atha Bhagavatā anuññāto ñāṇagamaneneva Godhāvarītīram gantvā pādagamanena assamābhimukho agamāsi. Tamenam Bāvarī brāhmaṇo maggam olokento nisinno dūratova khārijaṭādivirahitam bhikkhuvesena āgacchantam disvā "Buddho loke uppanno"ti niṭṭham agamāsi. Sampattañcāpi nam pucchi "kim Piṅgiya Buddho loke uppanno"ti. Āma brāhmaṇa uppanno, pāsāṇake cetiye nisinno amhākam dhammam desesi, tamaham tuyham desessāmīti. Tato Bāvarī mahatā sakkārena sapariso tam pūjetvā āsanam paññāpesi. Tattha nisīditvā Biṅgiyo "pārāyanamanugāyissan"ti-ādimāha.

Tattha **anugāyissan**ti Bhagavatā gītam anugāyissam. **Yathā'ddakkhī**ti yathā sāmam saccābhisambodhena asādhāraṇañāṇena ca addakkhi. **Nikkāmo**ti

pahīnakāmo. "Nikkamo"tipi<sup>1</sup> pāṭho, vīriyavāti attho, nikkhanto vā akusalapakkhā. **Nibbano**ti kilesavanavirahito, taṇhāvirahito eva vā. **Kissa hetu musā bhaṇe**ti yehi kilesehi musā bhaṇeyya, ete tassa pahīnāti dasseti. Etena brāhmaṇassa savane ussāhaṁ janeti.

- 1139-41. Vaṇṇūpasañhitanti guṇūpasañhitaṁ. Saccavhayoti "Buddho"ti sacceneva avhānena nāmena yutto. Brahmeti taṁ brāhmaṇaṁ ālapati. Kubbanakanti parittavanaṁ. Bahupphalaṁ kānanamāvaseyyāti anekaphalādivikatibharitaṁ kānanaṁ āgamma vaseyya. Appadasseti Bāvaripabhutike parittapaññe. Mahodadhinti anotattādiṁ mahantaṁ udakarāsiṁ.
- 1142-4. **Yeme pubbe**ti ye ime pubbe. **Tamanudāsino**ti tamonudo āsino. **Bhūripaññā**noti ñāṇadhajo. **Bhūrimedhaso**ti vipulapañño. **Sandiṭṭhikamakālikan**ti sāmam passitabbaphalam, na ca kālantare pattabbaphalam. **Anītikan**ti kilesa-ītivirahitam.
- 1145-50. Atha nam Bāvarī āha "kim nu tamhā" ti dve gāthā. Tato Pingiyo Bhagavato santikā avippavāsameva dīpento "nāham tamhā" tiādimāha. Passāmi nam manasā cakkhunāvāti tam Buddham aham cakkhunā viya manasā passāmi. Namassamāno vivasemi² rattinti namassamānova rattim atināmemi. Tena teneva natoti yena disābhāgena Buddho, tena tenevāhampi nato tanninno tappoņoti dasseti.
- 1151. **Dubbalathāmakassā**ti appathāmakassa, atha vā dubbalassa dutthāmakassa ca, balavīriyahīnassāti vuttam hoti. **Teneva kāyo na paletī**ti teneva dubbalathāmakattena kāyo na gacchati, yena vā Buddho, tena na gacchati. "Na paretī"tipi pāṭho, so evattho. **Tatthā**ti Buddhassa santike. **Saṅkappayantāyā**ti³ saṅkappagamanena. **Tena yutto**ti yena Buddho, tena yutto payutto anuyuttoti dasseti.

- 1152. **Paṅke sayāno**ti kāmakaddame sayamāno. **Dīpā dīpaṁ upaplavin**ti satthārādito satthārādim abhigacchim. **Athaddasāsiṁ Sambuddhan**ti sohaṁ evaṁ duddiṭṭhiṁ gahetvā anvāhiṇḍanto atha pāsāṇake cetiye Buddhamaddakkhiṁ.
- 1153. Imissā gāthāya avasāne Piṅgiyassa ca Bāvarissa ca indriyaparipākam viditvā Bhagavā Sāvatthiyam thitoyeva suvaṇṇobhāsam muñci. Piṅgiyo Bāvarissa Buddhaguṇe vaṇṇayanto nisinno eva tam obhāsam disvā "kim idan"ti vilokento Bhagavantam attano purato ṭhitam viya disvā Bāvaribrāhmaṇassa "Buddho āgato"ti ārocesi, brāhmaṇo uṭṭhāyāsanā añjalim paggahetvā aṭṭhāsi. Bhagavāpi obhāsam pharitvā brahmaṇassa attānam dassento ubhinnampi sappāyam viditvā Piṅgiyameva ālapamāno "yathā ahū Vakkalī"ti imam gāthamabhāsi.

Tassattho—yathā Vakkalitthero saddhādhimutto ahosi, saddhādhurena ca arahattam pāpuṇi, yathā ca soļasannam eko bhadrāvudho nāma, yathā ca Āļavi Gotamo, evameva tvampi pamuñcassu saddham, tato saddhāya adhimuccanto "sabbe sankhārā aniccā"ti-ādinā nayena vipassanam ārabhitvā maccudheyyassa pāram nibbānam gamissasīti arahattanikūṭeneva desanam niṭṭhāpesi, desanāpariyosāne Pingiyo arahatte, Bāvarī anāgāmiphale patiṭṭhahi, Bāvaribrāhmaṇassa sissā pana pañcasatā sotāpannā ahesum.

- 1154-5. Idāni Pingiyo attano pasādam pavedento "esabhiyyo"tiādimāha. Tattha paṭibhānavāti paṭibhānapaṭisambhidāya upeto. Adhideve abhiññāyāti adhidevakare dhamme ñatvā. Varovaranti hīnapaṇītam, attano ca parassa ca adhidevattakaram sabbam dhammajātam vedīti vuttam hoti. Kaṅkhīnam paṭijānatanti kaṅkhīnamyeva satam "nikkaṅkhamhā"ti paṭijānantānam.
- 1156. **Asaṁhīran**ti rāgādīhi asaṁhāriyaṁ. **Asaṁkuppan**ti akuppaṁ avipariṇāmadhammaṁ. Dvīhipi padehi nibbānaṁ bhaṇati. **Addhā** gamissāmīti ekaṁseneva taṁ anupādisesaṁ nibbānadhātuṁ gamissāmi. **Na** mettha kaṅkhāti natthi

me ettha nibbāne kaṅkhā. **Evaṁ maṁ dhārehi adhimuttacittan**ti Piṅgiyo "evameva tvampi pamuñcassu saddhan"ti iminā Bhagavato ovādena attani saddhaṁ uppādetvā saddhādhureneva ca vimuñcitvā taṁ saddhādhimuttataṁ pakāsento Bhagavantaṁ āha "evaṁ maṁ dhārehi adhimuttacittan"ti. Ayamettha adhippāyo "yathā maṁ tvaṁ avaca, evameva adhimuttaṁ dhārehī"ti.

Iti paramatthajotikāya Khuddakatthakathāya

Suttanipātaṭṭhakathāya

Solasabrāhmaņasuttavaņņanā niţţhitā.

Nițțhito ca pañcamo vaggo atthavannanānayato,

Nāmena Pārāyanavaggoti.

#### Nigamanakathā

Ettāvatā ca yam vuttam—

"Uttamam vandaneyyānam, vanditvā ratanattayam. Yo Khuddakanikāyamhi, khuddācārappahāyinā.

Desito Lokanāthena, lokanittharaņesinā. Tassa Suttanipātassa, karissāmatthavannanan''ti.

Ettha Uragavaggādipañcavaggasaṅgahitassa Uragasuttādisattatisuttappabhedassa suttanipātassa atthavaṇṇanā katā hoti. Tenetaṁ vuccati—

"Imam Suttanipātassa, karontenatthavaṇṇanam. Saddhammaṭṭhitikāmena, yam pattam kusalam mayā.

Tassānubhāvato khippam, dhamme ariyappavedite. Vuddhim virūļhim vepullam, pāpunātu ayam jano''ti.

(Pariyattippamāṇato catucattālīsamattā bhāṇavārā.)

Paramavisuddhasaddhābuddhivīriyappaṭimaṇḍitena sīlācārajjavamaddavādiguṇasamudayasamuditena sakasamayasamayantaragahanajjhogāhaṇasamatthena paññāveyyattiyasamannāgatena Tipiṭakapariyattippabhede sāṭṭhakathe Satthusāsane appaṭihatañāṇappabhāvena mahāveyyākaraṇena karaṇasampattijanitasukhaviniggatamadhurodāravacanalāvaṇṇayuttena yuttamuttavādinā vādīvarena mahākavinā chaṭabhiññāpaṭisambhidādippabhedaguṇapaṭimaṇḍite uttarimanussadhamme suppatiṭṭhitabuddhīnaṁ theravaṁsappadīpānaṁ therānaṁ Mahāvihāravāsīnaṁ vaṁsālaṅkārabhūtena vipulavisuddhabuddhinā Buddhaghosoti garūhi gahitanāmadheyyena therena katā ayaṁ Paramatthajotikā nāma Suttanipātaṭṭhakathā—

Tāva tiṭṭhatu lokasmim, lokanittharaṇesinam. Dassentī kulaputtānam, nayam paññāvisuddhiyā<sup>1</sup>.

Yāva Buddhoti nāmampi, suddhacittassa tādino. Lokamhi Lokajeṭṭhassa, pavattati Mahesinoti.

Suttanipātatthavannanā niţţhitā.

## Suttanipātaṭṭhakathāya dutiyabhāge

# Samvannitapadānam anukkamanikā

| Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo      | Piṭṭhaṅko |
|--------------------|-----------|------------------|-----------|
| [ A ]              |           | [ A ]            |           |
| A                  | 305       | Akopā            | 142       |
| Akakkasam          | 189       | Akkuṭṭhavanditaṁ | 210       |
| Akaṅkho            | 137, 306  | Akkuṭṭho         | 95        |
| Akatthamāno        | 237       | Akkusalo         | 270       |
| Akathamkathim      | 156       | Akkosañca        | 188       |
| Akathaṁkathī       | 190       | Akkharappabhedo  | 169       |
| Akappayimsu        | 304       | Akkhātampi       | 45        |
| Akappayi           | 296       | Akkhāhi          | 141       |
| Akappayum          | 53        | Akkhitto         | 183       |
| Akappiyo           | 265       | Akkheyyam        | 248       |
| Akalyarūpo         | 207       | Akkhesu          | 197       |
| Akallaṁ maṁ        | 129       | Akhilo           | 137, 306  |
| Akāco              | 136       | Agataṁ disaṁ     | 287       |
| Akāmakāmim         | 313       | Agamā            | 111       |
| Akāmamāgamam       | 313       | Agaho            | 129       |
| Akālacārim         | 104       | Agāraṁ           | 170       |
| Akālikaṁ           | 176, 321  | Agārasmā         | 45        |
| Akiñcanaṁ          | 312       | Agiddho          | 261       |
| Akiñcanam anādānam | 187       | Aggapuggalo      | 205       |
| Akiñcano           | 129, 306  | Aggāļave         | 78        |
| Akittayi           | 279       | Aggiṁ juhati     | 128       |
| Akukkuco           | 263       | Agginisamāsu     | 200       |
| Akutobhayo         | 176       | Aggisikhūpamā    | 211       |
| Akubbam            | 261       | Aggihuttaṁ       | 128       |
| Akuhako            | 264       | Aggihuttamukhā   | 177       |
| Akevalī            | 270       | Aṅgāre           | 200       |

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko |
|---------------------|-----------|-------------------|-----------|
| [ A ]               |           | [ A ]             |           |
| Aṅguttarāpesu       | 160       | Aññatarasmim      | 128       |
| Aṅgehi              | 123       | Aññatarā          | 5         |
| Aghātayi            | 57        | Aññatitthiyapubbo | 159       |
| Aghāvī              | 208       | Aññatra tamhā     | 52        |
| Acari               | 80        | Aññatra saññāya   | 271       |
| Acarum              | 51        | Aññamagamuṁ       | 51        |
| Acārisum            | 49        | Aññamaññā         | 184       |
| Acāvayi             | 120       | Aññamokkhā        | 233       |
| Acintayum           | 9         | Aññasitā          | 255       |
| Acirapakkantassa    | 195       | Aññā              | 221       |
| Aciraparinibbuto    | 79        | Aññāṇapakkhā      | 81        |
| Accagā vata         | 84        | Aññāya atthaṁ     | 65        |
| Accantasuddhi       | 243       | Aññāya padaṁ      | 98        |
| Accayeyya           | 236       | Aññāvimokkhaṁ     | 315       |
| Ajānatam            | 298       | Aññena            | 242       |
| Ajānantā            | 192       | Añño jano         | 131       |
| Ajita etam pañham   | 301       | Aţţo              | 208       |
| Ajito               | 148       | Aṭṭhaṅgikaṁ       | 108       |
| Ajeguccho           | 264       | Aṭṭhacattālīsaṁ   | 51        |
| Ajeyyā              | 50        | Aṭṭhā             | 116       |
| Ajjavaṁ             | 52        | Aṭṭhānavutiṁ      | 58        |
| Ajjhagamā           | 100       | Aṭṭhāsi           | 8         |
| Ajjhattaṁ           | 150, 278  | Aṭṭhitaṁ          | 306       |
| Ajjhattacintī       | 104       | Aḍḍhateļasehi     | 162       |
| Ajjhattamevu'pasame | 278       | Aṇuṁ thūlaṁ       | 189       |
| Ajjhattasanti       | 259       | Aņuto aņum        | 54        |
| Ajjhabhāsi          | 8         | Aṇudhammo         | 58        |
| Ajjhāvasati         | 170       | Aņumattopi        | 116       |
| Ajjhiṭṭho           | 319       | Aṇumpi saññaṁ     | 260       |
| Añāṇā               | 260       | Atarī             | 265       |

| Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko    | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko     |
|-----------------|--------------|-----------------------|---------------|
| [ A ]           |              | [ A ]                 |               |
| Atāri           | 83           | Atthamaññāya          | 319           |
| Atāri so        | 304          | Atthasañhitam         | 217           |
| Atārum          | 304          | Atthi pañhena         | 287           |
| Atāresi mam     | 159          | Atthu                 | 76            |
| Atikkamanti     | 38           | Atthe ca dhamme ca    | . 126         |
| Aticca          | 97, 154, 248 | Attho supitena        | 71            |
| Atiṇṇapubbam    | 41           | Atha                  | 5             |
| Atitulo         | 175          | Atha ko carahi        | 304           |
| Atisāradiṭṭhiyā | 271          | Atha kho              | 39            |
| Atītaṁ          | 316          | Athantarā             | 208           |
| Atītesu         | 97           | Athav <del>ā</del> pi | 279           |
| Attañjaho       | 242          | Athāparam             | 125, 197, 290 |
| Attadaṇḍā       | 281          | Athettha              | 282           |
| Attadaņģesu     | 189          | Adassanena            | 131           |
| Attadattham     | 49           | Adiṭṭhiyā nāha        | 260           |
| Attadīpā        | 142          | Adinnam               | 107           |
| Attano          | 45, 282      | Adukkhamasukham       | 223           |
| Attamanā        | 227          | Aduṭṭho               | 188           |
| Attamano        | 149          | Adūsikāyo             | 58            |
| Attamānim       | 225          | Addakkhi              | 275           |
| Attasambhūtā    | 40           | Addhagatā             | 48            |
| Attā            | 16           | Addhā                 | 98, 229       |
| Attā nirattā    | 239          | Addhā gamissāmi       | 322           |
| Attānudiṭṭhiṁ   | 318          | Addhānavemattatā      | 134           |
| Attham          | 67, 111      | Addhā bhavanto        | 289           |
| Atthagatā       | 136          | Adhammo               | 58            |
| Atthaṅgatassa   | 310          | Adhammo adhammo       | 58            |
| Atthangato      | 309          | Adhigamappicchatā     | 213           |
| Atthadaso       | 104          | Adhideve              | 322           |
| Atthabaddhā     | 103          | Adhimuttacittam       | 323           |

| Padānukkamo      | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko |
|------------------|-----------|-------------------|-----------|
| [ A ]            |           | [ A ]             |           |
| Adhiseti         | 200       | Anārambhe         | 224       |
| Adho             | 157, 306  | Anāriyaṁ          | 250       |
| Adhosi           | 239       | Anāvilaṁ          | 190       |
| Anagāriyam       | 45, 210   | Anāvilo           | 150       |
| Anaṅgaṇo         | 198       | Anāsisāno         | 96        |
| Anaññaneyyo      | 95        | Aniketacārī       | 289       |
| Anaññātaṁ        | 178       | Aniketasārī       | 261       |
| Anattagarahī     | 277       | Aniccho           | 213       |
| Anattani         | 225       | Aniṭṭhurī         | 284       |
| Ananuvajjā       | 123       | Animittaṁ         | 76, 178   |
| Anantapañño      | 135       | Anisāmayattham    | 64        |
| Anabhibhūto      | 280       | Anissāya          | 136       |
| Anariya          | 199       | Anissito          | 95, 308   |
| Anariyadhammam   | 237       | Anīkaggaṁ         | 113       |
| Anavajjā         | 123       | Anīghaṁ           | 132       |
| Anavajjāni       | 23        | Anīghā            | 141       |
| Anavayo          | 169       | Anīgho            | 304       |
| Anasanam         | 58        | Anītikaṁ          | 321       |
| Anassāvī         | 264       | Anītihaṁ          | 280, 305  |
| Anākulā          | 20        | Anukampamāno      | 99        |
| Anāgatattham     | 63        | Anugatā           | 242       |
| Anāgatesu        | 97        | Anugāyissam       | 320       |
| Anāgāmitā        | 221       | Anugijjhati       | 230       |
| Anāgāro          | 191       | Anuggahāya        | 260       |
| Anāthapiņḍikassa | 5         | Anuggaho          | 276       |
| Anādānam         | 312       | Anucaṅkamamāno    | 169       |
| Anānugiddho      | 234       | Anujāto           | 175       |
| Anānupuṭṭho      | 237       | Anujānāhi         | 297       |
| Anānuyāyī        | 309       | Anuññātapaṭiññātā | 184       |
| Anāparam         | 312       | Anuṇṇato          | 210       |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [ A ]                |           | [ A ]                 |           |
| Anuttaram            | 137       | Anekarūpehi           | 278       |
| Anuttarā             | 69        | Anekasākham           | 206       |
| Anuttarāyam          | 207       | Anejam                | 304, 314  |
| Anuttaro             | 165       | Anejo                 | 97, 137   |
| Anutthunanto         | 181       | Anokasārim            | 189       |
| Anutthunāti          | 256       | Anoko                 | 288       |
| Anudhammam           | 149       | Anotatto              | 160       |
| Anunīto              | 236       | Anomapaññam           | 80        |
| Anupakkuṭṭho         | 184       | Anomapaññā            | 82        |
| Anupadhikam          | 306       | Anositam              | 282       |
| Anupariyagā          | 121       | Antakiriyāya          | 221       |
| Anupādāya            | 95        | Antagū                | 131       |
| Anupādiyāno          | 135, 245  | Antarākathā           | 183       |
| Anupādisese          | 269       | Antarāva              | 318       |
| Anupubbam            | 149, 184  | Antimasārīram         | 188       |
| Anumodamāno          | 108       | Antesu                | 234       |
| Anuyantā             | 174       | Andhamva              | 200       |
| Anurodhavirodhavippa |           | Andhakāro             | 226       |
| Anuvicaramāno        | 169       | Annadā                | 53        |
| Anuvicca             | 155       | Annena                | 108       |
| Anuviloketvā         | 220       | Anvagum               | 59        |
| Anusikkhe            | 280       | Anvānayanti           | 273       |
| Anussadam            | 188       | Anveti                | 230, 314  |
|                      | 67        | Apakassatha           | 47        |
| Anussare             |           | Apacito               | 74        |
| Anūpanīto            | 262       | Apacco                | 297       |
| Anūpayam             | 239       | Apanamissanti         | 314       |
| Anūpayo              | 238       | Aparam                | 125       |
| Anūpalitto           | 135, 262  | Aparaddh <del>ā</del> | 272       |
| Anekarūpena          | 310       | Aparājitā             | 35        |

| Padānukkamo    | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko    |
|----------------|-----------|----------------------|--------------|
| [ A ]          |           | [ A ]                |              |
| Apassatam      | 226       | Abbhutam daṭṭhu      | 204          |
| Apāhatasmim    | 255       | Abbhokāse            | 219          |
| Apihālu        | 264       | Abbhokāso            | 110          |
| Apucchasi      | 305       | Abyāpajjamāno        | 307          |
| Apunabbhavāya  | 41        | Abrahmacariyam       | 107          |
| Apurakkhatam   | 265       | Abrahmacariyā        | 107          |
| Apurekkharāno  | 261       | Abhāsatha            | 111          |
| Apūresi        | 112       | Abhikaṅkhamāno       | 149          |
| Apekkhamānā    | 233       | Abhikaṅkhāmi         | 83           |
| Appam vata     | 248       | Abhikkanta           | 6            |
| Appam hi etam  | 273       | Abhikkantadassāvim   | 318          |
| Appagabbho     | 264       | Abhikkantavaṇṇā      | 6            |
| Appaccayam     | 148       | Abhikkantāya rattiyā | 6            |
| Appaṭivattiyaṁ | 175       | Abhigajjameti        | 256          |
| Appadasse      | 321       | Abhijappanti         | 304          |
| Appaduṭṭho     | 198       | Abhijānam            | 316          |
| Appanigghosam  | 74        | Abhijjhāyimsu        | 55           |
| Appamaññam     | 143       | Abhiññā              | 166          |
| Appamattassa   | 221       | Abhiññāya            | 156          |
| Appamatto      | 63        | Abhiññeyyaṁ          | 175          |
| Appamādena     | 73        | Abhiṇhasamvāsā       | 74           |
| Appamādo       | 25        | Abhitosayam          | 214          |
| Appiccho       | 212       | Abhitthavi           | 126          |
| Appevidha      | 132       | Abhinandum           | 227          |
| Appodake       | 282       | Abhinibbajjiyātha    | 47           |
| Abalo          | 318       | Abhinibbutatto       | 80, 129, 237 |
| Abbatā         | 260       | Abhipatthayam        | 113          |
| Abbahe         | 73, 182   | Abhipatthayāno       | 95           |
| Abbudo nirayo  | 197       | Abhippahārinī        | 118          |
| Abbūļhasallo   | 234       | Abhibhum             | 156          |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------|-----------|---------------------|-----------|
| [ A ]                 |           | [ A ]               |           |
| Abhibhuyyacārī        | 133       | Arūpā               | 225       |
| Abhibhū               | 280       | Arogaṁ              | 241       |
| Abhiyāce              | 314       | Arogo               | 309       |
| Abhirūpo              | 112       | Alaṁ samāya         | 273       |
| Abhivādetvā           | 8         | Alatthaṁ            | 137       |
| Abhivinde             | 132       | Alippamāno          | 129       |
| Abhisaṅkharitvā       | 297       | Alīnacitto          | 216       |
| Abhisambhave          | 288       | Alolupo             | 213       |
| Abhisambhaveyya       | 289       | Avajāta             | 199       |
| Abhihāram             | 214       | Avajjhā             | 50        |
| Abhihāresi            | 111       | Avaṇṇayuṁ           | 52        |
| Abhūtavādī            | 198       | Avattimsu           | 54        |
| Amaccharī             | 264       | Avadaññū            | 198       |
| Amatā                 | 126       | Avadāniyā           | 233       |
| Amatogadham           | 190       | Avamaññatha         | 59        |
| Amamo                 | 135       | Avikatthī           | 263       |
| Amohayittha           | 71        | Avikampamāno        | 261       |
| Ayaṁ loko             | 317       | Avijjāpaccayā       | 222       |
| Ayañhi dhammo         | 103       | Avijjā muddhā       | 300       |
| Ayamantimā            | 142       | Avijjāya            | 46        |
| Ayasūlaṁ              | 199       | Avijjāya pabhedanam | 315       |
| Ayo                   | 199       | Avijjā hāyaṁ        | 222       |
| Arati                 | 117       | Avidūre             | 38        |
| Aratī ratī            | 39        | Aviruddham          | 189       |
| Araham                | 163       | Aviruddho           | 95, 211   |
| Ariyagarahī           | 198       | Avihiṁsā            | 52        |
| Ariyadhammam          | 83        | Avītataņhāse        | 233, 274  |
| Ariyappavedito        | 69        | Avītivatto          | 244       |
| Ariyasaccāna dassanam | 33        | Avīvadātā           | 237       |
| Ariyo                 | 157       | Avekkhassu          | 318       |

| Padānukkamo      | Piṭṭhaṅko     | Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko |
|------------------|---------------|--------------------|-----------|
| [ A ]            |               | [ A ]              |           |
| Avecca           | 99            | Asesavirāganirodhā | 222       |
| Avedhadhammo     | 64            | Asokam             | 34, 190   |
| Avokkamma        | 283           | Asma               | 184       |
| Avhānaṁ          | 214           | Asmanā             | 120       |
| Asamkuppam       | 322           | Asmase             | 184       |
| Asaṁsaṭṭhaṁ      | 189           | Asmi               | 278       |
| Asaṁhīraṁ        | 322           | Assa               | 46, 273   |
| Asaññī           | 268           | Assakassa          | 296       |
| Asatañca satañca | 154           | Assamaṁ            | 297       |
| Asatā            | 265, 284      | Assamaņe           | 47        |
| Asattaṁ          | 191           | Assamedho          | 56        |
| Asattā           | 141           | Assamo             | 169       |
| Asantāsī         | 263           | Assādanā           | 121       |
| Asamadhurassa    | 208           | Assukāni           | 207       |
| Asambhuṇanto     | 107           | Assutiyā           | 260       |
| Asāratto         | 211           | Ahu                | 58, 126   |
| Asi              | 173           | Alakassa           | 296       |
| Asitavhayassa    | 206           | ·                  | 270       |
| Asitāvhayassa    | 209           | [Ā]                |           |
| Asito            | 152, 182, 307 | Ākaṅkhati<br>-     | 159       |
| Asito isi        | 203           | Ākaṅkhamānā        | 9         |
| Asipattavanam    | 201           | Ākāsaṁ             | 283       |
| Asissam          | 289           | Ākāsagaṅgā         | 162       |
| Asissāmi         | 289           | Ākiñcaññaṁ         | 296       |
| Asīlatā          | 260           | Ākiñcaññasambhavam | 317       |
| Asubhāya         | 76            | Ākiṇṇavaralakkhaṇo | 111       |
| Asurarakkhasā    | 58            | Āgañchi            | 99        |
| Asūro            | 118           | Āgamaṁ             | 287       |
| Asevanā          | 10            | Āgamuṁ             | 58        |
| Asesam           | 82            | Āgamentu           | 172       |

| Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo    | Piţţhaṅko |
|--------------------|-----------|----------------|-----------|
| [Ā]                |           | [Ā]            |           |
| Āguṁ               | 152       | Āyasmā Tisso   | 250       |
| Ācariyapācariyānam | 173       | Āyāgo          | 138       |
| Ājaññasamyutte     | 54        | Āyāma          | 184       |
| Ājavaṁ             | 283       | Āyuvemattatā   | 134       |
| Ājānāti            | 157       | Āyena          | 296       |
| Ājāniyo            | 132       | Āraggā         | 189       |
| Ājīvaṁ             | 111       | Ārajayārajayā  | 201       |
| Ājīvakā            | 102       | Āratī          | 25        |
| Ātaṅkaphassena     | 288       | Āraddhacittā   | 159       |
| Ātāpino            | 221       | Ārambhapaccayā | 224       |
| Ātumānaṁ           | 237       | Ārammaṇaṁ      | 283, 308  |
| Āturānañhi         | 71        | Ārammaṇā       | 136       |
| Āthabbaṇaṁ         | 280       | Ārādhaye       | 141       |
| Ādānaṁ             | 95        | Ārogyaṁ        | 224       |
| Ādānaganthaṁ       | 243       | Ālayā          | 190       |
| Ādānataņham        | 314       | Ālayāni        | 156       |
| Ādānasatte         | 314       | Āloko          | 226       |
| Ādi                | 84        | Āvaṭṭagaṅgā    | 161       |
| Ādiccabandhum      | 277       | Āvattitvā      | 148       |
| Ādiyatī            | 238       | Āvaraye        | 279       |
| Ādisati            | 316       | Āvasathehi     | 50        |
| Ādissa             | 299       | Āvaseyya       | 321       |
| Ānandajāte         | 203       | Āvāho          | 169       |
| Ānandajāto         | 206       | Āvikarohi      | 82        |
| Ānisaṁsaṁ          | 237       | Āvuto          | 45        |
| Āpaṁ               | 105       | Āsaṁ anissāya  | 136       |
| Āpagaṁ             | 63        | Āsajja         | 112       |
| Āmam pattam        | 120       | Āsanūpagato    | 213       |
| Āmantesi           | 122       | Āsavakhīņo     | 96        |
| Āyasmā             | 78        | Āsā niṭṭhā     | 266       |

| Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko         | Padānukkamo               | Piṭṭhaṅko     |
|--------------------|-------------------|---------------------------|---------------|
| [ Ā                | .]                | [ I - U                   | ]             |
| Āsi                | 50                | Itthattam                 | 304           |
| Āsīsanti           | 304               | Itthabhāvaññathābhā       | āvam 222      |
| Āsīsamānā          | 304               | Idaṁ                      | 142           |
| Āhārapaccayā       | 224               | Idam etam                 | 221           |
| Āhutiṁ             | 131               | Idam saccam               | 225           |
| Āļavi Gotamo       | 322               | Idamavoca                 | 319           |
| гт                 | 1                 | Idha                      | 123, 157, 289 |
| [ I                | 266               | Idha vā huram vā          | 135           |
| Iṅgha<br>Iccabravī | 84                | Idha vippahāya            | 142           |
|                    |                   | Idheva                    | 233, 306      |
| Iccham             | 282               | Idheva assa               | 273           |
| Icchā              | 58, 212           | Idheva santo              | 307           |
| Icchāya            | 213               | Indamva                   | 62            |
| Icchānaṅgalo       | 183               | Indo                      | 58            |
| Icchānidānā        | 232               | Imam                      | 112           |
| Icchāvatiņņānam    | 57                | Imamattham                | 111           |
| Ijjhe              | 131               | Imā gāthā                 | 116           |
| Iñjitapaccayā      | 224               | Ime va                    | 233           |
| Iñjitā             | 303               | Iriyam puṭṭho             | 302           |
| Iṭṭhā              | 226               | Iriyāno                   | 284           |
| Iti                | 83, 107, 250, 317 | Iriy <del>ā</del> patham  | 103           |
| Iti vādayanti      | 255               | Isayo                     | 49, 304       |
| Itihāsapañcamāna   | m 169             | Isim                      | 320           |
| Ito                | 40, 307, 314      | Isinissitam               | 209           |
| Ito ca             | 260               | Isisattamā                | 84            |
| <u>Itojā</u>       | 40                | Issattham                 | 187           |
| Itonidānā          | 40, 267           | Ukkamsenti                | 118           |
| Ito pubbe          | 287               | Ukkādhāro                 | 73            |
| Ittaraṁ            | 225               | Ukkhittapaligham          | 188           |
| Ittham sudam       | 77                | Uggayha n <del>a</del> go | 261           |

| Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo               | Piṭṭhaṅko       |
|--------------------|-----------|---------------------------|-----------------|
| [U]                |           | [U]                       |                 |
| Uggahaṇanti maññe  | 276       | Udāhu aññampi             | 269             |
| Uggahitaṁ          | 244, 313  | Uddiṭṭhā                  | 147             |
| Ugghaṭṭapādo       | 297       | Uddhaṁ                    | 157, 306        |
| Ugghāti            | 256       | Uddhaṁsarā                | 274             |
| Uccāvacā           | 211, 215  | Upakkamo                  | 180             |
| Uccāvacesu         | 287       | Upacitapuññasañcayo       | 209             |
| Ujum janapado      | 113       | Upaccagā                  | 72, 190, 256    |
| Ujugatā            | 82        | Upachinde                 | 289             |
| Uju patāpavā       | 174       | Upajjhāyo                 | 79              |
| Uñchena ca phalena | 296       | Upaññissam                | 210, 216        |
| Uññātabbo          | 148       | Upaṭṭhānaṁ                | 20              |
| Uṭṭhahatha         | 71        | Upaṭṭhitaṁ                | 50              |
| Uṇṇati             | 256       | Upaṭṭhitasmim             | 53              |
| Uṇṇamati           | 256       | Upaṭṭhitā                 | 273             |
| Utuveramaņim pati  | 52        | Upaṭṭhito                 | 213             |
| Uttamam            | 9         | Upatisso                  | 60              |
| Uttamatthañca      | 65        | Upadhi                    | 159             |
| Uttamavaṇṇino      | 174       | Upadhinidānā              | 222, 305<br>222 |
| Uttamavedanam      | 117       | Upadhipaccayā<br>Upadhīsu | 95              |
| Udakaṁ             | 230       | Upapajjati                | 143             |
| Udakarahadova      | 133       | Upaplavim                 | 322             |
| Uda koci           | 129       | Upayam kimeyya            | 273             |
| Udagge             | 203       | Upayaññū                  | 64              |
| Udaggo             | 149       | Upayo                     | 238             |
| Udatāri            | 135       | Uparujjhati               | 301             |
| Uda paññakappi     | 312       | Uparundhiya               | 224             |
| Udapādi            | 79        | Uparundhe                 | 278             |
| Udabbahe           | 181       | Uparodhanam               | 226             |
| Udare saññato      | 216       | Upavassa                  | 108             |

| Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko    | Padānukkamo                | Piṭṭhaṅko         |
|--------------------|--------------|----------------------------|-------------------|
| [ U ]              |              | [ U - Ū ]                  |                   |
| Upavādaṁ           | 280          | Ubhayeneva                 | 215               |
| Upavutthuposatho   | 108          | Ubho                       | 184, 190          |
| Upasaṅkami         | 7            | Ubhosu antesu              | 234               |
| Upasaṅkamitvā      | 8            | Umaṅgagaṅgā                | 162               |
| Upasaṅkamma        | 131          | Ummādanam                  | 107               |
| Upasanto           | 77, 263, 265 | Ummādanantam               | 107               |
| Upasame ratā       | 223          | Usabham                    | 191               |
| Upāgami            | 115          | Usūyakaṁ                   | 63                |
| Upāgamum           | 320          | Ussadaṁ                    | 279               |
| Upātipannā         | 141          | Ussukā                     | 54                |
| Upātivatto         | 96, 136      | Ussussati                  | 297               |
| Upādānapaccayā     | 223          | Ussesu                     | 265               |
| Upādānakhaye       | 136          | Uļāraṁ                     | 55                |
| Upādānassa         | 84           | Ūna-udaro                  | 212               |
| Upādisese          | 221          | Ūmi na jāyati              | 278               |
| Upāvisi            | 112          | Ūhacca                     | 318               |
| Upāsakā            | 103          | [E]                        |                   |
| Upāsakāse          | 99           | Ekaṁsaṁ cīvaraṁ            | 80                |
| Upekkhako          | 150, 264     | Ekamso                     | 115               |
| Upekkhamārabbha    | 289          | Ekaguṇaṁ mutaṁ             | 215               |
| Upekkhāsatisamsudd |              | Ekaggam                    | 76                |
| Upetassa           | 210          | Ekaggam<br>Ekacarā         | 172               |
| •                  | 157          | Ekattaṁ                    | 217               |
| Upeti              | 137          |                            |                   |
| Upeto<br>Upenti    | 200          | Ekamantam Ekānungganā      | 8, 49, 299<br>220 |
| Uposatham          | 108          | Ekānupassanā<br>Ekāsanassa | 216               |
| •                  | 94           |                            | 236               |
| Uppātā             |              | Eke                        |                   |
| Ubhayam            | 189          | Eko                        | 104, 287          |
| Ubhayante          | 245          | Eko pubbe caritvāna        | 251               |

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko |
|---------------------|-----------|-----------------|-----------|
| [E]                 |           | [E]             |           |
| Ekodi nipako        | 288       | Erāvaņo         | 100       |
| Ekodibhūto          | 290       | Evam gāvo       | 57        |
| Ejaṁ                | 224       | Evam cetaso     | 79        |
| Etam                | 10, 193   | Evamdhammā      | 180       |
| Etam ñāṇam          | 317       | Evamdhamme      | 59        |
| Etam musā           | 225       | Evam bho        | 49        |
| Etadaññāya          | 311       | Evam me         | 77        |
| Etadāriyānamuttamam | 252       | Evam me sutam   | 5         |
| Etadāhu             | 45        | Evam satassa    | 316       |
| Etamādīnavam        | 222, 223  | Evameva         | 322       |
| Etampi              | 234       | Evameso         | 58        |
| Etādisam ce ratanam | 259       | Evarūpo         | 46        |
| Etādisāni           | 35        | Esa khvassa     | 251       |
| Etena               | 193       | Esa dhammo      | 126       |
| Etepi               | 267       | Esa muñjam      | 118       |
| Ete vitakke         | 289       | Esānam Esānam   | 50        |
| Ete vivādā          | 256       | [0]             | 30        |
| Ete vo              | 226       | [0]             |           |
| Etesu               | 75, 290   | Okam pahāya     | 261       |
| Etesu nandiñca      | 306       | Okañjahaṁ       | 314       |
| Ettāvataggam        | 269       | Okkanto         | 58        |
| Etto                | 269       | Oghaṁ           | 230       |
| Ettha               | 143       | Oghatama'gā     | 158       |
| Ettha me            | 114       | Oghatiṇṇassa    | 252       |
| Ettha viddasū       | 226       | Oghamimam       | 41        |
| Etthetam            | 301       | Ogho            | 283       |
| Edisakam            | 59        | Otāraṁ          | 121       |
| Edhittha            | 54        | Odake           | 186       |
| Eraya               | 82        | Onahiyānā       | 200       |
| Erayitam            | 66        | Onītapattapāṇim | 177       |

| Padānukkamo               | Piṭṭhaṅko       | Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko    |
|---------------------------|-----------------|-------------------|--------------|
| [0]                       |                 | [ Ka ]            |              |
| Opātetha                  | 172             | Kathamkathī       | 267          |
| Obhāsetvā                 | 7               | Kathamkaro        | 99           |
| Oram vassasatāpi          | 248             | Kathamdassī       | 263          |
| Orakā'yaṁ                 | 207             | Katham neyyo      | 316          |
| Osadhā                    | 53              | Kathamsīlo        | 263          |
| Osaraṇāni                 | 158             | Kathamsu          | 310          |
| Osānetveva                | 282             | Kathāhi           | 308          |
| Ossajanti                 | 40              | Kathojjam         | 255, 256     |
| [ <b>V</b> o ]            |                 | Kantā manāpā      | 226          |
| [ <b>Ka</b> ]<br>Kakkasaṁ | 68              | Kapilavatthum     | 299          |
| Kańkhati                  |                 | Kappam            | 82           |
|                           | 151, 172<br>322 | Kappa             | 7            |
| Kańkhā                    |                 | Kappañjaham       | 314          |
| Kańkhitam                 | 159             | Kappayanti        | 243          |
| Kankhī vecikicchī         | 149             | Kappayavho        | 47           |
| Kaṅkhīnaṁ paṭijānataṁ     |                 | Kappātīto         | 97           |
| Kañci                     | 150             | Kappāni           | 151          |
| Kaṭṭhā have               | 132             | Kappāyano         | 83           |
| Kaṇhagaṅgā                | 162             | Kappo             | 79           |
| Kaṇhasirivhayo            | 206             | Kametam           | 300          |
| Kanhassa pakkho           | 289             | Kampati           | 34           |
| Kaṇhābhijātiko            | 176             | Kammantā          | 20           |
| Kataññutā                 | 26              | Kammavipākakovidā | 192          |
| Katapuññatā               | 16              | Kammāni           | 65           |
| Katamehi                  | 123             | Kammunā           | 69, 184, 192 |
| Katī parissayā            | 287             | Kayavikkaye       | 280          |
| Katthaci                  | 238             | Kayirā            | 181          |
| Katvāna                   | 35              | Karuņam vācam     | 115          |
| Katham 4                  | 9, 143, 277     | Kalahābhirato     | 45           |
| Kathamkathim              | 307             | Kalahā vivādā     | 266          |

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko   | Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko     |
|---------------------|-------------|--------------------|---------------|
| [ Ka ]              |             | [ Ka ]             |               |
| Kalim               | 197         | Kāmesu giddhā      | 233           |
| Kali                | 199         | Kamesvādīnavam     | 113           |
| Kalī                | 197         | Kāme hitvā         | 133           |
| Kalyarūpo           | 203         | Kāmehi ritto       | 261           |
| Kalyāṇapīti         | 289         | Kāyagatā           | 76            |
| Kalyāņe             | 74          | Kāyaveyyāvaţikam   | 169           |
| Kalyāņo             | 163         | Kāyena             | 111           |
| Kasambum            | 47          | Kāyo               | 321           |
| Kasāvā              | 68          | Kāraṇḍavaṁ         | 47            |
| Kasiram             | 178         | Kālaṁ              | 151           |
| Kassako             | 192         | Kālaññū cassa      | 66            |
| Kassapo             | 148         | Kāle               | 289           |
| Kaļāyamattiyo       | 196         | Kālena             | 26, 66        |
| Kākolagaņā          | 202         | Kālena tamhi       | 133           |
| Kākova              | 121         | Kālena so          | 290           |
| Kānanaṁ             | 321         | Kimjacco bhavam    | 127           |
| Kāni kammāni        | 65          | Kiṁ nivāraṇaṁ      | 301           |
| Kā niddā            | 71          | Kimsamācāro        | 65            |
| Kāmaṁ               | 229         | Kiṁsīlo            | 65            |
| Kāmakāro            | 82          | Kiṁsu saṁyojano    | 315           |
| Kāmaguņe            | 74          | Kiṁsū              | 289           |
| Kāmacāginam         | 217         | Kiṁso              | 64            |
| Kāmacchandānam      | 315         | Kiccakaro          | 202           |
| Kāmapaṅko           | 283         | Kiccākiccappahīnas | sa 216        |
| Kāmabhave           | 312         | Kiccākiccesu       | 54            |
| Kāmayamānassa       | 229         | Kiccissu te        | 304           |
| Kāmānaṁ             | 59          | Kicchāvata         | 202           |
| Kāme                | 93, 133     | Kiñcanaṁ           | 191, 284, 313 |
| Kāme paribhuñjeyyam | 148         | Kiñci              | 106           |
| Kāmesu              | 40, 94, 302 | Kiñci loke         | 152           |

| Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko         |
|--------------------|-----------|-------------------|-------------------|
| [ Ka ]             |           | [ K               | Ca]               |
| Kiñhitumassa       | 275       | Kuvam vā          | 289               |
| Kiņimsu te         | 51        | Kuvero            | 100               |
| Kittayissāmi       | 282       | Kusalānu-esī      | 288               |
| Kittisaddo         | 163       | Kusalo            | 64, 157, 182, 302 |
| Kibbisakārī        | 202       | Kusobbhā          | 217               |
| Kimevidam          | 259       | Kuhanam           | 68                |
| Kirāha             | 260       | Kuhim gamissati   | 112               |
| Kilissati          | 200       | Kuhiñci           | 95                |
| Kiso dubbaṇṇo      | 115       | Keci              | 135               |
| Kissassa           | 315       | Keṭubhaṁ          | 169               |
| Kissābhilepanam    | 301       | Keņiyassa jaţilas | sa 169            |
| Kīṭā               | 185       | Keṇiyo            | 162               |
| Kīdisaṁ            | 259       | Kena              | 261               |
| Kīdiso             | 312       | Kenattanā         | 143               |
| Kīvanto            | 287       | Kena sotā         | 301               |
| Kukkucciyam        | 289       | Kenīdha           | 243               |
| Kuṭhārī            | 197       | Kevala            | 6                 |
| Kuto               | 39        | Kevalakappam      | 6, 7              |
| Kutojā             | 39        | Kevalaparipuņņa   | m 167             |
| Kutonidānā         | 39        | Kevalā            | 226               |
| Kutopahūtā         | 266       | Kevalāni          | 151               |
| Kunthakipillike    | 185       | Kevalino          | 141, 184          |
| Kuppati            | 255       | Kevalī            | 152               |
| Kuppapațiccasantim | 237       | Kokāliko          | 194               |
| Kubbanakam         | 321       | Koci              | 50, 270           |
| Kumārakā           | 40        | Kodha             | 303               |
| Kurute             | 244       | Ko nu             | 175               |
| Kulalā             | 202       | Kopam dosam       | 148               |
| Kulavemattatā      | 134       | Komāraṁ           | 51                |
| Kulesu sahasā      | 215       | Kolito            | 60                |

| Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko          |
|-----------------|-----------|-----------------------|--------------------|
| [ Ka ]          |           | [ Kha ]               |                    |
| Kovidam         | 189       | Khuddam               | 63                 |
| Kosambiñcāpi    | 299       | Khuddake              | 185                |
| Kosalakā        | 48        | Khuppipāsā            | 117                |
| Kosalānam       | 296       | Khuradhārūpamo        | 216                |
| Kosalesu        | 127       | Khettam vatthum       | 230                |
| Kosāni          | 153       | Khemam                | 34                 |
| Kosohite        | 172       | Khemam nibbanappattiy | <sup>7</sup> ā 126 |
| Kyāssa          | 288       | Khemato               | 113, 313           |
| Kvaci           | 107       | Khemadassino          | 248                |
| Kvajja          | 289       | Khemā'bhipassam       | 273                |
|                 |           | Kho                   | 5, 122             |
| [Kha]           |           | [ Ga ]                |                    |
| Khaṇaññū        | 66        | Gacche                | 66                 |
| Khaṇātītā       | 72        | Gaṇavassiko           | 46                 |
| Khaṇo vo        | 72        | Gaṇācariyā            | 147                |
| Khattiyā        | 59, 174   | Gaṇino                | 147                |
| Khantī          | 52        | Gaṇimāgato            | 287                |
| Khantī ca       | 30        | Gatim                 | 99                 |
| Khantībalam     | 188       | Gati                  | 222                |
| Khandhajā       | 40        | Gathitaṁ              | 243                |
| Khayātītaṁ      | 184       | Gadhitāni             | 282                |
| Kharā vidhūpitā | 136       | Gadhitā pajā          | 252                |
| Kharo ca yakkho | 38        | Ganthameva            | 245                |
| Khiḍḍaṁ         | 280       | Ganthā                | 81                 |
| Khippam         | 82        | Gandhaṁ               | 108                |
| Khippam pattam  | 112       | Gabbhaseyyam          | 157                |
| Khilo           | 236       | Gabbhā gabbham        | 46                 |
| Khīṇapunabbhavo | 150       | Gamanam               | 207                |
| Khīṇāsavaṁ      | 191       | Gamine                | 182                |
| Khīyamānesu     | 117       | Gamenti dūre          | 105                |

| Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko    |
|--------------------|-----------|---------------------|--------------|
| [ Ga ]             |           | [ Ga - Gha          | ]            |
| Gambhīrapaññam     | 188       | Godhāvarīkūle       | 296          |
| Gayāyaṁ            | 37        | Gonaddham           | 298          |
| Garahatī           | 59        | Gomaņḍalaparibyūļha | m 55         |
| Garūnam            | 67        | Gorakkham           | 187          |
| Gavāssam           | 230       | Ghaṭṭayantā         | 262          |
| Gave               | 58        | Gharamhā            | 274          |
| Gahetvā            | 201       | Gharā               | 93           |
| Gaļayati           | 207       | Gharā nikkhamma     | 74           |
| Gāthāya            | 8         | Ghātaye             | 211          |
| Gāmakathāya        | 279       | Ghāsesanam          | 215          |
| Gāmantamabhitāraye | 214       | Ghosaṁ              | 209          |
| Gāme               | 261       | Ghosopi             | 170          |
| Gāyanti            | 205       |                     |              |
| Gāravo             | 26        | [ Ca ]              | 112          |
| Gāvo               | 53        | Ca                  | 116          |
| Gijjhakūţe pabbate | 139       | Cakkaratanam        | 171          |
| Giddhi māno        | 68        | Cakkavatti          | 170          |
| Ginisampajjalitam  | 200       | Cakkhum loke        | 184          |
| Giram              | 82        | Cakkhunāva          | 321          |
| Girigabbhare       | 112       | Cakkhumā 1          | 10, 212, 287 |
| Giribbajam         | 111       | Cakkhūhi            | 279          |
| Guttadvāro         | 112       | Catuttham           | 125          |
| Guhāyaṁ            | 232       | Caturo              | 289          |
| Guļasannibham      | 199       | Catūhi              | 123          |
| Gūthakūpo          | 46        | Caraṇañca           | 132          |
| Gedham brūmi       | 283       | Caraṇapariyeṭṭhi    | 51           |
| Gehanissitam       | 47        | Caraṇavā            | 157          |
| Gotamasāsanā       | 311       | Caraņena            | 112          |
| Gottaṁ             | 129       | Caraņesu            | 157          |
| Gottarakkhitā      | 59        | Carātha             | 103          |

| Padānukkamo      | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                   | Piṭṭhaṅko |
|------------------|-----------|-------------------------------|-----------|
| [ Ca ]           |           | [ Ja ]                        |           |
| Carissasi        | 77        | Jaṅghāvihāraṁ                 | 169       |
| Calitam          | 225       | Jaññā                         | 289       |
| Cāturanto        | 170       | Jați                          | 206       |
| Cārikam caramāno | 162       | Jațilo                        | 162       |
| Cārudassano      | 173       | Janam passatha                | 281       |
| Cittam           | 34        | Janapadatthāvariyappatto      | 170       |
| Cittasibbane     | 54        | Janapadā                      | 50        |
| Cittim karitvāna | 203       | Janapadehi saṅgatā            | 314       |
| Cirapabbajitā    | 148       | Janavādadhammāya              | 290       |
| Cirarattam       | 200       | Janā                          | 310       |
| Cutūpapātam      | 151       | Jantu                         | 230       |
| Cutūpapāto       | 274       | Jantuno                       | 229       |
| Cuto             | 274       | Jappam                        | 67        |
| Cudito           | 290       | Jappanam                      | 283       |
| Cetayeyya        | 290       | Jappanti                      | 233       |
| Cetiye           | 78        | Jappābhilepanam               | 301       |
| Cetovimuttihīnā  | 221       | Jappe                         | 184, 260  |
|                  |           | Jambusaṇḍassa                 | 174       |
| [ Cha ]          | - 0 -     | Jammanam                      | 299       |
| Chattam          | 206       | Jayo surānam                  | 204       |
| Chandagū         | 277       | Jarampi patvā                 | 180       |
| Chandajātassa    | 229       | Jaras <del>ā</del> pi miyyati | 248       |
| Chandānidānāni   | 267       | Jarā                          | 58        |
| Chalindriyāni    | 150       | Jalambujam                    | 261       |
| Chindati         | 197       | Jalena paṅkena                | 261       |
| Chindeva         | 81        | Jahāti dosam                  | 143       |
| Chinnakatho      | 215       | Jahitvā                       | 142       |
| Chinnasotassa    | 216       | Jāṇussoṇi                     | 183       |
| Chetvā vidvā     | 156       | Jātassa maraņam               | 224       |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-----------|--------------------|-----------|
| [ Ja ]               |           | [ Ja ]             |           |
| Jātiṁ gottañca       | 298       | Jinoti sutvā       | 100       |
| Jātiṁ pucchi         | 132       | Jivhāya            | 216       |
| Jātiṁ maraṇaṁ        | 83        | Jiyati             | 284       |
| Jātikhayaṁ           | 151       | Jīvaṁ puññāni      | 115       |
| Jātijarāya           | 313, 318  | Jīva bho           | 115       |
| Jātijarūpagā         | 221       | Jīvitaṁ            | 45, 259   |
| Jātiñca jarañca      | 304       | Jīvitaṁ seyyo      | 115       |
| Jātippabhavānupassī  | 222, 305  | Jīvitasese         | 202       |
| Jātimayaṁ            | 185       | Jīvitena           | 280       |
| Jātimaraṇakovidaṁ    | 138       | Jīvitenūpapannam   | 310       |
| Jātimaraṇasaṁsāraṁ   | 222       | Jutimā             | 143, 158  |
| Jātimarassa antam    | 133       | Juhanti            | 304       |
| Jātivādaṁ            | 59        | Jūhato             | 115       |
| Jātivibhaṅgaṁ        | 184       | Jetavane           | 5         |
| Jātu                 | 81        | Jotimanto          | 81        |
| Jātena               | 296       | [ Jha ]            |           |
| Jānaṁ                | 83        |                    | 213       |
| Jānātha              | 47        | Jhānapasuto        | 289       |
| Jānāmi passāmi       | 275       | Jhānānuyutto       | 114       |
| Jāneyya              | 237       | Jhāyantaṁ          | 315       |
| Jāyati               | 132       | Jhāyiṁ             |           |
| Jālaṁ tataṁ          | 84        | Jhāyī<br>Jagaratha | 190, 280  |
| Jālena               | 200       | Jhāyetha           | 214       |
| Jigīsako             | 207       | [ Ña ]             |           |
| Jigīsato             | 210       | Ñatvā dhammaṁ      | 154, 284  |
| Jigucchitam          | 274       | Ñassati            | 276       |
| Jiṇṇā                | 48, 148   | Ñāṇaṁ              | 99        |
| Jiṇṇohamasmi         | 318       | Ñāṇaṁ sakkā        | 316       |
| Jinavaracakkavattane | 209       | Ñāṇadassī          | 137       |

| Padānukkamo                     | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko   |
|---------------------------------|-----------|-----------------------|-------------|
| [ Ña ]                          |           | [ Ta ]                |             |
| Ñāṇapathāya                     | 267       | Takkamanussaranti     | 270         |
| Ñāṇabandhu                      | 276       | Takkavaḍḍhanaṁ        | 311         |
| Ñāṇamavecca                     | 99        | Takkāsayam            | 289         |
| Ñāṇamettha                      | 297       | Taggha                | 140         |
| Ñāṇāya                          | 220       | Tacchehi              | 67          |
| Ñāṇe                            | 245       | Tañca maggam          | 119, 221    |
| Ñāṇena                          | 245       | Tañcāham abhinandāmi  | 305         |
| Ñātakā                          | 23        | Tañhi tassa           | 225         |
| Ñātake                          | 180       | Taṇḍulaṁ              | 53          |
| Ñātā                            | 147       | Taṇhaṁ                | 191         |
| Ñātisālohite                    | 168       | Taṇhaṁ aratiṁ ragañca | 259         |
| Ñātī                            | 180       | Taṇhaṁ dukkhassa      | 223         |
| Ñāto                            | 80        | Taṇhaṁ pariññāya      | 310         |
| [ Ṭa - Ṭha - Ṭ                  | No. 1     | Taṇhaṁ mākāsi         | 75          |
| Taṅkitamañce                    | 37        | Taṇhagataṁ            | 233         |
| Thitattam                       | 93        | Tanhacchidam          | 314         |
| •                               | 137       | Taṇhā                 | 141         |
| Țhitatto<br>Thitova             | 278       | Taṇhānigghātanam      | 311         |
| •                               | 103       | Taṇhāpaccayā          | 223         |
| Thito vajantam                  | 299       | Taṇhābhavaparikkhīṇaṁ | n 191       |
| Ţhito haṭṭho<br>Daṁsādhipātānaṁ | 288       | Tataṁ                 | 84          |
| Pamsaumpatanam                  | 200       | Tatiyaṁ               | 125         |
| [ Ta ]                          |           | Tato                  | 108, 129    |
| Taṁ                             | 199       | Tato tato             | 105         |
| Tam kho pana                    | 163       | Tato tattha           | 317         |
| Tam tam                         | 209       | Tato devā             | 58          |
| Tam tesam                       | 36        | Tato palāpe           | 47          |
| Tam no vada                     | 103       | Tattha                | 55, 64, 276 |
| Tam mam                         | 114       | Tattha anānuyāyī      | 309         |
| Tam saddam                      | 206       | Tatha kiṁ             | 200         |

| Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo    | Piṭṭhaṅko |
|-----------------|-----------|----------------|-----------|
| [ Ta ]          |           | [ Ta ]         |           |
| Tattha tattha   | 192       | Таро           | 33, 52    |
| Tattha pucchi   | 300       | Tapparāyaṇaṁ   | 317       |
| Tatra           | 122       | Tamaddasa      | 111       |
| Tatrūpayaññū    | 64        | Tamanudāsino   | 321       |
| Tatham tassa    | 317       | Tamā tamam     | 46        |
| Tathattā        | 152, 153  | Tamāhu Buddham | 151       |
| Tathaddasā      | 276       | Tammayo        | 262       |
| Tathā           | 138       | Tamhā kulā     | 113       |
| Tathā aham      | 211       | Tayā           | 74        |
| Tatha ete       | 211       | Tayo rogā      | 58        |
| Tathāgataṁ      | 81, 175   | Tarassu ogham  | 308       |
| Tathārūpam      | 173       | Tare           | 230       |
| Tathāvidhassa   | 309       | Taresi         | 307       |
| Tathāvidho      | 232       | Tasathāvare    | 211       |
| Tathā hi        | 305       | Tasitovudakam  | 299       |
| Tathā hi te     | 142       | Tasesu         | 189       |
| Tathiyaṁ        | 270       | Tasmā have     | 65        |
| Tathiyā         | 275       | Tasmim         | 208, 250  |
| Tatheva maññe   | 81        | Tassa          | 131, 296  |
| Tadakubbamāno   | 234       | Tāṇaṁ          | 200       |
| Tadaṭṭhikatvāna | 63        | Tādi           | 152       |
| Tada bhavanam   | 206       | Tādinā         | 208       |
| Tadamaññisum    | 50        | Tādisaṁ        | 63        |
| Tadamariyānam   | 225       | Tāpaye         | 126       |
| Tadahuposathe   | 219       | Tārāsabhamva   | 206       |
| Tadupāgamum     | 55        | Tārukkho       | 183       |
| Tadeva pāva     | 271       | Tālumāhacca    | 216       |
| Tandim māyam    | 280       | Tā su taṁ      | 211       |
| Tapassino       | 49        | Tiṭṭhaṁ naro   | 232       |
| Tapena          | 193       | Tiṭṭhataṁ      | 312       |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko |
|------------------------|-----------|---------------------|-----------|
| [ Ta ]                 |           | [ Ta ]              |           |
| Tiṭṭhantamenam         | 316       | Tena                | 7, 260    |
| Tiṇāni                 | 185       | Tena kho pana       | 38, 128   |
| Tiṇṇaṁ                 | 93        | Tena teneva         | 321       |
| Tiṇṇam vedanam         | 169       | Tena thāmam         | 278       |
| Tiṇṇo                  | 150       | Tena petā           | 181       |
| Tiṇhadhāraṁ            | 199       | Tenamha             | 205       |
| Tiṇhadhārakhuradhāram  | 201       | Tena hi             | 49        |
| Titthakarā             | 147       | Teneva              | 314       |
| Titthiyā               | 102       | Te pañhe            | 148       |
| Titthyā                | 272       | Te'bhirattā         | 272       |
| Timisamāyanti          | 200       | Tevijj <b>ā</b> naṁ | 184       |
| Tiyaggaļapokkharaņī    | 162       | Tesa'ntakaro        | 149       |
| Tiriyam vāpi majjhe    | 157       | Tesu                | 282       |
| Tiriyañcāpi majjhe     | 306       | Tesu gutto          | 289       |
| Tilavāho               | 197       | Te senā             | 118       |
| Tividham               | 144       | Tehi phuṭṭho        | 288       |
| Tissametteyyo          | 298       | Todeyyo             | 183       |
| Tīsu vidhāsu           | 261       | Tosanattham         | 289       |
| Tuṭṭhā                 | 205       | Tyatthu             | 76        |
| Tuṇhībhūtaṁ tuṇhībhūta | im 219    | Tvamasi             | 115       |
| Tumo sahā              | 271       | 1 vaillasi          | 113       |
| Tumhādisānam           | 131       | [Tha]               |           |
| Tulyo                  | 99        | Thambham            | 67        |
| Tuvam                  | 99        | Thavaresu           | 189       |
| Tusitā                 | 287       | Thiyo               | 230       |
| Te                     | 148       | Thīnaṁ              | 283       |
| Tejasā                 | 313       | Therā               | 148       |
| Tejī                   | 313       | Thero               | 79        |
| Te nam                 | 210       | Thomayanti          | 304       |

| Padānukkamo      | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko |
|------------------|-----------|----------------------|-----------|
| [ Da ]           |           | [ Da ]               |           |
| Dakkhiņeyyebhi   | 141       | Diţţhiyāyako         | 262       |
| Daṭṭhu           | 113       | Diţţhīnivesā         | 238       |
| Datthu khemato   | 313       | Diţţhīsu             | 259       |
| Daṇḍānaṁ         | 58        | Ditthe dhamme        | 305       |
| Dadāmi           | 113       | Dittheva dhamme      | 80, 221   |
| Daddallamānam    | 206       | Ditthe sute          | 242, 271  |
| Dantam           | 149, 188  | Dibbam mānusakañca   | 153       |
| Dantā            | 141       | Dibbesu kāmesu       | 94        |
| Danto            | 96        | Divāvihāre           | 203       |
| Damasā           | 133       | Disā sabbā           | 282       |
| Damena           | 193       | Dīgham vā rassam vā  | 189       |
| Dassanam         | 30        | Dīghapiṭṭhike        | 185       |
| Daharo           | 112       | Dīpā dīpam           | 322       |
| Daheyya          | 272       | Dukkaram             | 210       |
| Daļham vadānā    | 272       | Dukkaro              | 116       |
| Daļhadhammadassī | 80        | Dukkham              | 301       |
| Daḷhaparakkamo   | 53        | Dukkham nigacchati   | 46        |
| Daļho bhava      | 210       | Dukkhantagunā        | 108       |
| Datave           | 50        | Dukkhavepakkam       | 157       |
| Danañca          | 23        | Dukkhassa            | 188       |
| Dānapati         | 140       | Dukkhassantam        | 47        |
| Dāyako           | 140       |                      | 159       |
| Dāye             | 211       | Dukkhassantakarā     |           |
| Dārā             | 21        | Dukkhassantakaro     | 74        |
| Diguṇam yanti    | 215       | Dukkhassantakiriyāya | 126       |
| Diṭṭhamariyehi   | 226       | Dukkhito             | 297       |
| Ditthasutesu     | 234       | Dukkhena samyutam    | 179       |
| Diṭṭhiṁ nissāya  | 260       | Dukhañca             | 268       |
| Diṭṭhigataṁ      | 259       | Duggam               | 190       |
| Ditthimidheva    | 238       | Duggo maggo          | 115       |

| Padānukkamo                   | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                       | Piṭṭhaṅko  |
|-------------------------------|-----------|-----------------------------------|------------|
| [ Da ]                        |           | [ Da - Dha ]                      |            |
| Duṭṭhamanāpi                  | 236       | Dvāhaṁ                            | 317        |
| Dutiyam                       | 125       | Dveva gatiyo                      | 170        |
| Dutiyānupassanā               | 220       | Dhamsanti                         | 58         |
| Duttaram                      | 41        | Dhankamivossajanti                | 40         |
| Duppamuñca                    | 232       | Dhajinim                          | 120        |
| Dubbalathāmakassa             | 321       | Dhanam                            | 56, 57     |
| Dubbisodho                    | 46        | Dhanaviriyena                     | 113        |
| Dubbhāsitā                    | 123       | Dhammam 62, 67                    | , 226, 305 |
| Dubhayam                      | 151       | Dhammam caññāsi                   | 135        |
| Dubhayo                       | 298       | Dhammacariyam                     | 45         |
| Duraccayo                     | 283       | Dhammacariyā                      | 23         |
| Durabhisambhayam              | 210       | Dhammaṭṭho                        | 224        |
| Durabhisambhavo               | 116       | Dhammatakkapurejavam              |            |
| Durāsadā                      | 172       | Dhammamaggam                      | 208        |
| Dullabho                      | 170       | Dhammamaññam                      | 275        |
| Dussam gahetvā                | 203       | Dhammamaññāya                     | 319        |
| Dūrato                        | 149       | Dhammamabhijaññā                  | 278        |
| Dūre vivekā                   | 232       | Dhammamuttamam                    | 305        |
| Devatā                        | 5, 297    | Dhammarakkhitā                    | 50         |
| Devatāya                      | 145       | Dhammarato                        | 67         |
| Devā<br>Devā                  | 8, 58     | Dhammarājā                        | 170        |
| Devīsi                        | 317       | Dhammavinicchayaññū               | 67         |
| Deso                          | 16        | Dhammasandosavādam                | 67         |
| Domanassam                    | 182       | Dhammasākacchā                    | 30         |
| Dvayatam                      | 220       | Dhammassakovidā<br>Dhammassavanam | 226<br>26  |
| Dvayatānam<br>Dvayatānam      | 220       | Dhamm <del>a</del>                | 237        |
| •                             | 220       | Dhammanudhammam                   | 63         |
| Dvayatānupassino<br>Dvayameva | 267       | Dhammaramo<br>Dhammaramo          | 67         |
| •                             |           | Dhammim katham                    | 66         |
| Dvārabhattam                  | 50        | Diiaiiiiiiiii Katiiaiii           | 00         |

| Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko     | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|-------------------|---------------|-----------------------|-----------|
| [ Dha ]           |               | [ Na ]                |           |
| Dhammiko          | 170           | Natthīti nissāya      | 308       |
| Dhammiyā kathāya  | 168           | Nadim Nerañjaram pati | 114       |
| Dhamme thito      | 67            | Naddhim               | 188       |
| Dhammena 53,      | 109, 140, 171 | Nandiñjaham           | 314       |
| Dhammena cakkam   | vattemi 174   | Nandībhavaparikkhīņam | 190       |
| Dhammena manusās  | ati 298       | Nandī samyojanam      | 317       |
| Dhammesu          | 25, 238, 310  | Nappasahati           | 120       |
| Dhammesu vasī     | 97            | Namassam              | 80, 280   |
| Dhammo            | 67            | Namassanti            | 184       |
| Dhāniyam          | 49            | Namassamāno           | 321       |
| Dhāniyañca        | 57            | Namuci                | 115       |
| Dhārehi           | 323           | Narakam imam          | 212       |
| Dhitimā           | 132           | Narāsabho             | 205       |
| Dhiratthu         | 118           | Naro siyā             | 202       |
| Dhīrā             | 81            | Nave                  | 283       |
| Dhīrānam jhāyīnam | 217           | Nassam momuho         | 318       |
| Dhīrehi           | 259           | Nāga nāgassa          | 159       |
| Dhīro             | 182, 213      | Nāgama                | 53        |
| Dhutam            | 103           | Nāgarājā              | 100       |
| Dhonam            | 82            | Nātarimsu             | 304       |
| Dhonassa          | 238           | Nātitaranti           | 102       |
| Dhonena           | 257           | Nātivelam             | 290       |
| Dhono             | 238           | Nādiyati              | 190       |
| [ Na ]            |               | Nādeti                | 285       |
| Nam               | 41, 47, 62,   | Nāddasāsim            | 282       |
|                   | 103, 107, 310 | Nādhigacchissam       | 121       |
| Na                | 129           | Nādhimuccati          | 172       |
| Nato              | 321           | Nānārattehi           | 50        |
| Natthi kiñcīti    | 316           | Nābhijappeyya         | 279       |

| Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko |
|-------------------|-----------|---------------------|-----------|
| [ Na ]            |           | [ Na ]              |           |
| Nābhijavanti      | 199       | Niddam tandim       | 283       |
| Nābhisaje         | 189       | Niddhamatha         | 47        |
| Nābhisajjeyya     | 280       | Nidhāya             | 189       |
| Nāmakāyā          | 309       | Nidhimapālayum      | 50        |
| Nāmagottaṁ        | 192       | Nindāya so          | 255       |
| Nāmañca rūpañca   | 268, 301  | Nindiyam            | 197       |
| Nāradapabbatā     | 159       | Ninnāmetvā          | 173       |
| Nāriṁ             | 259       | Ninhāya             | 152       |
| Nāriyo            | 211       | Nipakā              | 47        |
| Nārīvaragaņāyutam | 55        | Nipatī              | 58        |
| Nālattham kusalam | 215       | Nipuṇo              | 63, 103   |
| Nāvilo            | 302       | Nibbano             | 321       |
| Nāsīsatī          | 234       | Nibbānadhammam      | 157       |
| Nāssu             | 52, 53    | Nibbānapadam        | 95        |
| Nikūja            | 82        | Nibbānamattano      | 307       |
| Niketino          | 113       | Nibbānamanaso       | 283       |
| Nikkāmo           | 320       | Nibbānasacchikiriyā | 33        |
| Niggama           | 208       | Nibbijjā'pema       | 121       |
| Niggayha          | 82        | Nibbijjha           | 151, 282  |
| Nigghosam         | 251       | Nibbidabahulo       | 76        |
| Nigrodhakappo     | 79        | Nibbutam            | 189       |
| Nigrodhasseva     | 40        | Nimittaṁ            | 76        |
| Nighaṇḍu          | 169       | Niyāmadassī         | 97        |
| Nighāti           | 256       | Niyyānikā           | 220       |
| Nighosam          | 217       | Niraṁkatvā          | 59, 67    |
| Niccāni           | 271       | Niraggaļo           | 56        |
| Nicchāto          | 213, 223  | Nirattaṁ            | 313       |
| Nicchāraye        | 105       | Nirattā             | 278       |
| Niccheyya         | 238       | Nirayaṁ             | 198       |
| Nidānā            | 39        | Nirayagāminam       | 46        |

| Padānukkamo   | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko |
|---------------|-----------|--------------------|-----------|
| [ Na ]        |           | [ Na ]             |           |
| Nirayadukkham | 155       | Nisamma dhīro      | 63        |
| Nirayamhi     | 72        | Nisāmetha          | 112       |
| Nirassajanti  | 242       | Nisīdatha          | 71        |
| Nirassati     | 285       | Nisajja            | 260       |
| Nirassatī     | 238       | Nissayanā          | 264       |
| Nirāmagandho  | 216       | Nissayeyya         | 245       |
| Nirāsaṁ       | 132       | Nissitassa         | 225       |
| Nirāsatti     | 264       | Nissitā            | 255       |
| Nirāsā        | 141       | Nissito            | 245       |
| Nirāsāsam     | 190       | Nihīnato           | 245       |
| Nirāso        | 96        | Nihīnapañño        | 271       |
| Nirūpadhim    | 191       | Nihīno             | 271       |
| Nirodho       | 225       | Nīcakulāmiva       | 112       |
| Nivātavutti   | 67        | Nīcākulīno         | 132       |
| Nivāto        | 26        | Nīyetha            | 67        |
| Nivāresi      | 50        | Nīlavanarāji       | 172       |
| Niviṭṭhassa   | 65        | Nupasankheyyo      | 263       |
| Niviṭṭhā      | 255       | Nūparato           | 277       |
| Niviṭṭho      | 236       | Ne                 | 50        |
| Nivissavādī   | 276       | Nekkhammam         | 113, 313  |
| Nivutā        | 310       | Nekkhammavemattatā | 134       |
| Nivutānam     | 226       | Nejati             | 265       |
| Nivuto        | 301       | Nesam pakatam      | 50        |
| Nivuttakeso   | 129       | Neso samaņo        | 39        |
| Nivesanam     | 135       | No                 | 129, 130  |
| Nivesanañca   | 306       | Nopalitto          | 234       |
| Nivesane      | 54        | No Munim vadanti   | 310       |
| Nivesanesu    | 238       | No savanāya        | 80        |
| Nivese        | 54        | Nhātakam           | 191       |
| Nisaṅkhati    | 284       | Nhātako            | 152       |

| Padānukkamo      | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko     |
|------------------|-----------|-----------------|---------------|
| [ Pa ]           |           | [Pa]            | ]             |
| Pakappitā        | 237       | Pajappatī       | 274           |
| Pakappitāni      | 259       | Pajahāti        | 242           |
| Pakampanam       | 283       | Pajā            | 54            |
| Pakāsesi         | 99        | Pajānaṁ         | 288, 305, 314 |
| Pakkandum        | 58        | Pajjotakarā     | 81            |
| Pakkānaṁ         | 180       | Pañca           | 74, 290       |
| Pakkhassa        | 108       | Pañcasatāni     | 300           |
| Pakkhī           | 186       | Pañcasettho     | 84            |
| Paṅkaṁ           | 157       | Pañjalikā       | 138           |
| Pagāļhā          | 118       | Pañhe           | 149           |
| Pagāļho          | 232       | Paññaṁ          | 289           |
| Paggayha         | 82        | Paññā           | 117, 301      |
| Paccattameva     | 275       | Paññāyete       | 301           |
| Paccanīkamidam   | 226       | Paññāvimuttassa | 262           |
| Paccanti         | 200       | Paṭaṅgā         | 185           |
| Paccayappicchatā | 212       | Paṭikosaṁ       | 270           |
| Paccayiko        | 195       | Paṭikkamma      | 104           |
| Paccaye          | 75        | Paṭigiddhā      | 202           |
| Paccassosum      | 49        | Paţiggahe       | 207           |
| Paccekaganino    | 298       | Paṭighaṁ        | 97            |
| Paccekasaccesu   | 255       | Pațicchitase    | 246           |
| Pacceti          | 246       | Paṭijānare      | 185           |
| Paccenti         | 260, 275  | Paținanditā     | 126           |
| Paccuggacchāmi   | 120       | Paṭipajjamāno   | 63, 65        |
| Pacchā           | 191, 284  | Paṭipajjeyya    | 212           |
| Pacchā pure      | 233       | Paṭipadaṁ       | 279           |
| Pacchimo         | 82        | Paţipaviţţhamhi | 297           |
| Pajaṁ            | 233       | Paṭipuggalo     | 159           |
| Pajappam         | 182       | Paṭibhāti maṁ   | 126           |

| Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                     | Piṭṭhaṅko     |
|-----------------|-----------|---------------------------------|---------------|
| [ Pa ]          |           | [ Pa ]                          |               |
| Paṭibhātu taṁ   | 126       | Pattipatto                      | 157           |
| Paṭibhānavā     | 264, 322  | Pattiyā                         | 115           |
| Paṭiyādeti      | 169       | Patto                           | 191           |
| Paṭivajja       | 280       | Patthayatī                      | 274           |
| Paṭisaṁyujeyya  | 261       | Patthayamānassa                 | 274           |
| Paṭisallīnassa  | 79        | Padam                           | 210           |
| Pațisūramiccham | 256       | Padako                          | 169           |
| Pațisenikattā   | 256       | Padaresu                        | 217           |
| Pațiseniyanti   | 105       | Pade padam                      | 172           |
| Paṭhamuppattiko | 112       | Padosaye                        | 198           |
| Paṇidhi         | 245       | Paddhagū                        | 312           |
| Paṇḍarāni       | 154       | Padhānapahitattam               | 114           |
| Paṇḍavaṁ        | 112       | Padhānavā                       | 155           |
| Paṇḍitā         | 12        | Padhānavemattatā                | 134           |
| Paṇḍitānaṁ      | 10        | Padhānāya                       | 114           |
| Paṇḍito         | 154       | Panujja                         | 93            |
| Paṇḍukambale    | 206       | Panujja viññāṇaṁ                | 306           |
| Patim           | 59        | Pantañca                        | 74            |
| Pati            | 52, 114   | Pantamhi                        | 288           |
| Patikkham       | 209       | Pannabhāram                     | 188           |
| Patirūpam       | 199       | Pannabhāro                      | 277           |
| Patirūpadeso    | 16        | Pannarase                       | 219           |
| Patirūpo        | 16        | Papañcanāmarūpaṁ                | 155           |
| Patilīnacarassa | 249       | Papañcasaṅkhā                   | 268           |
| Patilīno        | 264       | Papañcasaṅkhāya                 | 278           |
| Patissatā       | 47        | Papatanti                       | 201           |
| Patītarūpo      | 100       | Pappuyya                        | 138, 182, 256 |
| Patīte          | 203       | Pabbaji                         | 110           |
| Pattayānā       | 186       | Pabbajit <del>ā</del> nulomikam | 103           |
| Pattinam        | 149       | Pabbajitopi                     | 45            |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo            | Piţţhaṅko |
|----------------------|-----------|------------------------|-----------|
| [ Pa ]               |           | [ Pa ]                 |           |
| Pabbajitomhi         | 113       | Parame                 | 308       |
| Pabbajitvāna         | 110       | Paramo brahmā          | 52        |
| Pabbatamāruhum       | 299       | Paravediyam            | 136       |
| Pabbatānam guhāsu vā | 287       | Parasenappamaddanā     | 171       |
| Pabruvanti           | 192       | Parājito               | 118       |
| Pabhavanti           | 305       | Par <del>ā</del> yaṇaṁ | 99        |
| Pamajje              | 202       | Parikissati            | 251       |
| Pamatte viññāya      | 71        | Parikkhayā             | 98        |
| Pamatto              | 68        | Parikkhāro             | 57        |
| Pamāṇa'matthi        | 310       | Pariggah <del>ā</del>  | 135       |
| Pamāṇavemattatā      | 134       | Pariggahesu            | 234       |
| Pamādānupatito       | 72        | Paricarati             | 128       |
| Pamādo               | 72        | Paricārakasoļasānam    | 319       |
| Pamāya               | 272       | Pariññacārī            | 158       |
| Pamuñca              | 307       |                        |           |
| Pamūļhā              | 233       | Pariññāya              | 129, 223  |
| Pamocanāya           | 307       | Paritassati            | 188       |
| Pamoditā             | 204       | Parittañca             | 179       |
| Pamoham              | 260       | Paridevati             | 256       |
| Payuttam             | 280       | Paridevadhamme         | 289       |
| Param vambhenti      | 118       | Paridevasi             | 181       |
| Parañca lokam        | 151       | Parinibbanagato        | 150       |
| Parattha             | 198       | Parinibbutam           | 81, 93    |
| Paradhammikā         | 288       | Parinibbuto            | 96, 223   |
| Paraneyyamatthi      | 275       | Paripuṇṇakāyo          | 173       |
| Parapessena          | 187       | Paripuṇṇamānī          | 271       |
| Parabhojanam         | 96        | Pariphandamānam        | 233       |
| Paramam              | 241       | Paribbajati            | 302       |
| Paramavisuddhadassī  | 208       | Paribbajeyya           | 93        |
| Paramāya diṭṭhiyā    | 135       | Paribbasāno            | 244       |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-----------|-----------------|-----------|
| [ Pa ]               |           | [ Pa ]          |           |
| Paribbājako          | 145       | Palehi          | 256       |
| Paribbājayitvā       | 157       | Palokinam       | 223       |
| Paribhotabbo         | 149       | Palobhayum      | 211       |
| Pariyatti-appicchatā | 213       | Palobhenti      | 211       |
| Pariyantacārī        | 288       | Pavaḍḍhatha     | 57        |
| Parivajjayeyya       | 107       | Pavaram         | 191       |
| Parivajjeti          | 229       | Pavasam         | 274       |
| Parivajjehi          | 76        | Pavassa         | 83        |
| Parivasi             | 209       | Pavādiyāse      | 270       |
| Parivitakko          | 79        | Pavicayam       | 300       |
| Parivīmamsamāno      | 290       | Pavitakkam      | 257       |
| Parisaggato          | 107       | Pavineyya dosam | 143       |
| Parisāya             | 256       | Pavisanti       | 200       |
| Parisuddham          | 167       | Pavecche        | 133       |
| Parisodhayi          | 111       | Paveditam       | 259       |
| Parissayavinayam     | 279       | Pavedeti        | 166       |
| Parissayā            | 230       | Pavedhatī       | 274       |
| Parihare             | 118       | Pavedhitam      | 274       |
| Parihāyanti          | 229       | Pasamsamiccham  | 255       |
| Pareto               | 251       | Pasamsalābhā    | 256       |
| Paroparā             | 136       | Pasamsāma       | 105       |
| Paroparāni           | 304       | Pasamsito       | 256       |
| Paropare             | 211       | Pasamsiyo       | 197       |
| Paro loko            | 317       | Pasajanti       | 105       |
| Parovaram            | 83        | Pasannanetto    | 174       |
| Parosahassam         | 171       | Pasanno         | 209       |
| Palāpe               | 47        | Pasutā          | 233       |
| Palikhañña tiṭṭhe    | 289       | Pasūrā          | 257       |
| Palipatham           | 190       | Pasū            | 49        |
| Paleti               | 309       | Pasūnañca       | 58        |

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                  | Piṭṭhaṅko    |
|---------------------|-----------|------------------------------|--------------|
| [ Pa ]              |           | [ Pa ]                       |              |
| Passa               | 117, 226  | Pāpā                         | 25           |
| Passatam            | 226       | Pāpācāram                    | 47           |
| Passati             | 191       | Pāpāni                       | 107, 126     |
| Passato             | 113       | Pāpiccham                    | 47           |
| Passatha            | 233       | Pāpiyo                       | 45           |
| Passavho            | 298       | Pāpuņe                       | 65           |
| Passāmi             | 233       | Pāragū                       | 97, 158, 230 |
| Pahassamāno         | 271       | Pāraṅgataṁ                   | 93           |
| Pahāya              | 242       | Pāraṅgato                    | 246          |
| Pahitattassa        | 221       | Pāramiṁ                      | 299          |
| Pahīnajātimaraņam   | 82        | Pārāyanaṁ                    | 319          |
| Pahīnamāno          | 96        | Pāva                         | 237          |
| Pahūtadhanadhaññosi | 55        | Pāvisi                       | 297          |
| Pahūtapaññaṁ        | 93        | Pāsāṇakaṁ                    | 299          |
| Pahūtapañño         | 159, 298  | Piṇḍaṁ                       | 104          |
| Pāṭikaṅkhaṁ         | 221       | Piṇḍacāraṁ                   | 213          |
| Pāṭihāriyapakkhañca | 108       | Piṇḍāya                      | 111          |
| Pāṇaṁ na hane       | 106       | Pitaro                       | 58           |
| Pāṇinaṁ             | 57        | Pitāmahayugaṁ                | 183          |
| Pātarāso            | 104       | Pidhiyyare                   | 301          |
| Pātimokkham         | 279       | Piyaṁ                        | 126          |
| Pātukaroti          | 63        | Piyappahūtā                  | 266          |
| Pātukaronti         | 148       | Piyarūpe                     | 74           |
| Pāto                | 108       | Piyāyitaṁ                    | 248          |
| Pādūdare            | 185       | Pītimano                     | 229          |
| Pānam               | 107       | Puggalavemattat <del>ā</del> | 159          |
| Panena              | 108       | Pucchañhi                    | 300          |
| Pāpakammam          | 111       | Puccha mam                   | 149          |
| Pāpagocaram         | 47        | Pucchāmi                     | 205, 277     |
| Pāpasaṅkappaṁ       | 47        | Puññe                        | 159, 242     |

| Padānukkamo                 | Piṭṭhaṅko    | Padānukkamo                    | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------------|--------------|--------------------------------|-----------|
| [ Pa ]                      |              | [ Pa ]                         |           |
| Puññena                     | 116          | Purāņo                         | 58        |
| Puṭṭho                      | 149          | Purime va                      | 233       |
| Puṇṇamāya                   | 219          | Purisadammasārathi             | 165       |
| Puṇṇāya                     | 219          | Purisanta                      | 199       |
| Puttadārassa                | 20, 21       | Purisamedho                    | 56        |
| Puthujanānam                | 280          | Purisājañña                    | 159       |
| Puthujjanam                 | 251          | Puriso                         | 81        |
| Puthujjanānam               | 82, 129      | Pure āsum                      | 58        |
| Puthujjā                    | 273, 276     | Purekkharonti                  | 243       |
| Puthusippena                | 187          | Pure                           | 191       |
| Puthuso                     | 272          | Puļavāvasathe                  | 201       |
|                             | 59, 130, 302 | Pūgampi vassānam               | 309       |
| Puthū sāvake                | 120          | Pūjaneyyā                      | 14        |
| Punabbhavo                  | 142          | Pūjaneyyānam                   | 10        |
| Punarāgami                  | 75           | Pūjayeyya                      | 62        |
| Pubbamantamanissito         | 263          | Pūjā                           | 10        |
| Pubbalohitamisse            | 200          | Pūraļāsam                      | 131, 138  |
| Pubbavāsanavāsitā           | 298          | Pekkhamāno                     | 308, 314  |
| Pubbārāme                   | 219          | Pecca                          | 46, 184   |
| Pubbāsave                   | 277          | Pesalā                         | 195       |
|                             | 16, 251, 313 | Pesuṇiyaṁ                      | 198, 280  |
| Pubbeva                     | 256          | Pesuņeyye                      | 264       |
| Pubbenivāsam                | 191          | Pokkharasāti                   | 183       |
| Purakkhatā                  | 237          | Pokkhare                       | 106       |
| Purakkhato                  | 46           | Porāņo                         | 59        |
| Purakkhatvā                 | 289          | Porohiccena                    | 187       |
| Puramāhissatim              | 298          | [ Dha 1                        |           |
| Purā purā                   | 296, 297     | [ <b>Pha</b> ]  Phandantevidha | 100       |
| Purāṇaṁ<br>Purāṇasālohitāya | 283          |                                | 182       |
| r ui aijasaioiiitaya        | 145          | Phandamānam                    | 282       |

| Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko     | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|-------------------|---------------|-----------------------|-----------|
| [ Pha ]           |               | [ Ba ]                |           |
| Pharate           | 143           | Bahussutañca          | 65        |
| Phalānamiva       | 180           | Bahussuto             | 64        |
| Phassam pariññāya | 234           | Bahū                  | 8         |
| Phassapaccayā     | 223           | Bahūnamidha           | 287       |
| Phassābhisamayā   | 223           | Balisena              | 201       |
| Phasse            | 288           | Balam dahantī         | 255       |
| Phassena          | 279           | Bālā                  | 11        |
| Phassesu          | 264           | Bālānaṁ               | 10        |
| Phiyena           | 64            | Bālo                  | 270       |
| Phītā             | 50            | Bāvarissa             | 300       |
| Phuṭo             | 195           | Bāhusaccam            | 18        |
| Phuṭṭhassa        | 34            | Bindussarena          | 82        |
| Phusissati        | 208           | Bimbisāro             | 169       |
| Phussa phussa     | 223           | Bujjhamāno            | 107       |
| Photenti          | 205           | Buddham               | 188       |
| [ Ba ]            |               | Buddhā                | 104       |
| Baddhānam         | 287           | Buddho                | 149, 166  |
| Bandhanañca       | 188           | Beluvasalāţukamattiyo | 196       |
| Bandhanāni        | 156           | Bodhivemattatā        | 134       |
| Balānīkaṁ         | 188           | Bodhisatto            | 205       |
| Balīyanti         | 230           | Byakkhissam           | 184       |
| Bahalagaṅgā       | 162           | Byagghusabhova        | 112       |
| Bahiddhā          | 105, 150, 278 | Byappathayo           | 288       |
| Bahum vācam       | 280           | Byasanam gato         | 208       |
| Bahu cintaye      | 216           | Byākarotīti           | 317       |
| Bahujanassa       | 147           | Byākarohi me          | 149       |
| Bahudhā           | 288           | Byākkhātā             | 298       |
| Bahunābhichanno   | 232           | Byāruddhe             | 282       |
| Bahupphalam       | 321           | Brahā                 | 112, 174  |

| Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko       | Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko |
|-------------------|-----------------|--------------------|-----------|
| [ Ba              | ]               | [ Bha ]            |           |
| Brahmam           | 50              | Bhajetha           | 65        |
| Brahmakosam       | 153             | Bhaññamāne         | 227       |
| Brahmakhettam     | 153             | Bhadante           | 123       |
| Brahmacariyam     | 33, 45, 52, 67, | Bhaddante          | 279       |
|                   | 115, 320        | Bhaddayānena       | 112       |
| Brahmacariyaparāy | aņo 216         | Bhantamva          | 251       |
| Brahmacariyavā    | 303             | Bhayam jātam       | 281       |
| Brahmacariyena    | 193             | Bhayamāvisi        | 282       |
| Brahmajjadittho   | 143             | Bhariyam           | 51        |
| Brahmabandhū      | 59              | Bhariyā            | 59        |
| Brahmabhūto       | 175             | Bhareyya           | 109       |
| Brahmā            | 137, 193, 307   | Bhavam             | 96        |
| Brahme            | 321             | Bhava              | 76        |
| Brāhmaṇaṁ         | 187             | Bhavañca           | 150, 267  |
| Brāhmaṇa          | 129, 313        | Bhavane            | 37        |
| Brāhmaṇadhamme    | 49              | Bhavarāgarattā     | 304       |
| Brāhmaṇamahāsālā  | 49              | Bhavasātabaddhā    | 232       |
| Brāhmaṇassa       | 80              | Bhavasotānusārinam | 223       |
| Brāhmaṇā          | 49              | Bhavā              | 76        |
| Brāhmaṇānā'suṁ    | 49              | Bhavābhavāya       | 141       |
| Brāhmaṇā pure     | 51              | Bhavābhavesu       | 233, 274  |
| Brāhmaņo          | 129, 242        | Bhavāya vibhavāya  | 264       |
| Brūhayam          | 65              | Bhavāsavā          | 136       |
| Brūhi             | 9, 250          | Bhavūpapattiñca    | 259       |
| Brūhi metam       | 81              | Bhavūpanītā        | 273       |
|                   |                 | Bhavesu            | 233       |
| [ Bha             | _               | Bhavo              | 224       |
| Bhakuṭiṁ          | 138             | Bhāgaso            | 54        |
| Bhagavā           | 122             | Bhāgineyyam        | 208       |
| Bhajassu          | 74              | Bhāvitattaṁ        | 305       |

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko    | Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko |
|---------------------|--------------|----------------------|-----------|
| [ Bha ]             |              | [ Bha ]              |           |
| Bhāvitattānam       | 45           | Bhotī                | 297       |
| Bhāvitatto          | 64           | Bhonto               | 112       |
| Bhāvitāni           | 150          | [ Ma ]               |           |
| Bhāsa               | 81           | Mam ( 1.124 )        | 84        |
| Bhāsamāno           | 115          | Maṁsesu              | 117       |
| Bhāhisi             | 217          | Ma                   | 35        |
| Bhikkhave           | 123          | Magadhānaṁ           | 111       |
| Bhikkhavo           | 103, 122     | Magā                 | 226       |
| Bhikkhācariyam      | 210          | Mago                 | 45        |
| Bhikkhu             | 45           | Maggam               | 46        |
| Bhikkhusamgham      | 220          | Maggāmaggassa        | 189       |
| Bhikkhusamghaparivu | to 219       | Maṅku                | 251       |
| Bhikkhusamghena     | 162          | Maṅgalaṁ             | 9         |
| Bhikkhū             | 122, 123     | Maṅgaladosavippahīno | 94        |
| Bhinnam nāvam       | 230          | Maṅgalā              | 94        |
| Bhiyyo              | 57, 117, 217 | Maṅgalāni            | 9         |
| Bhīru               | 118          | Maccudheyyam         | 84        |
| Bhuñjassu           | 113          | Maccudheyyassa       | 322       |
| Bhuttāvim           | 177          | Maccudheyye          | 314       |
| Bhūto dukkham       | 224          | Maccuno              | 84        |
| Bhūnahu             | 199          | Maccumukhe           | 233       |
| Bhūripañña          | 81           | Maccurājā            | 71        |
| Bhūripaññāņo        | 321          | Maccuhāyino          | 225       |
| Bhūrimedhaso        | 321          | Macco                | 229       |
| Bheravam            | 297          | Maccharī             | 198       |
| Bheravā             | 287          | Maccherayuttā        | 266       |
| Bheravesu           | 279          | Majjañca pānam       | 107       |
| Bhoge               | 113          | Majjapānā            | 25        |
| Bhojā               | 174          | Majje                | 96        |

| Padānukkamo      | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko |
|------------------|-----------|--------------------|-----------|
| [ Ma ]           |           | [ Ma ]             |           |
| Majjhe           | 191, 284  | Mantesu            | 170       |
| Majjheva         | 81        | Mandā              | 201       |
| Majjhe sarasmim  | 312       | Mandova            | 251       |
| Mañce            | 108       | Mamāyitam          | 284       |
| Maññe            | 158       | Mamāyitāni         | 133       |
| Maññetha         | 252       | Mamāyite           | 233, 248  |
| Maṇḍalamāļaṁ     | 169       | Mayampi sabbe      | 80        |
| Mattam so        | 289       | Marū               | 204       |
| Mattaññū hohi    | 75        | Mahatā             | 162       |
| Mattisambhavam   | 107       | Mahantamogham      | 308       |
| Madā             | 107       | Mahallakā          | 48        |
| Maddanti         | 230       | Mahallake          | 185       |
| Maddavam         | 52        | Mahākāyā           | 54        |
| Manasā           | 69        | Mahāgedho          | 251       |
| Manasāyeva       | 298       | Mahāpurisalakkhaņā | 173       |
| Manasicchasi     | 149       | Mahāpurisassa      | 173       |
| Manaso vijaññā   | 289       | Mahāyaññam         | 296-7     |
| Manujindo        | 174       |                    |           |
| Manussaphassānam | 288       | Mahāyañño          | 169       |
| Manussā          | 9         | Mahāsamuddassa     | 278       |
| Mano             | 40        | Mahikāyo           | 200       |
| Manopadosam      | 210       | Mahesim            | 191       |
| Manorame         | 74        | Mahodakam          | 63        |
| Manta            | 129       | Mahodadhim         | 321       |
| Mantapārage      | 298       | Mahodadhi          | 217       |
| Mantabhāṇī       | 264       | Mā                 | 195       |
| Mantayitvā       | 100       | Māgho              | 139       |
| Mantā na lippati | 303       | Māṇavehi           | 129       |
| Mante ganthetvā  | 57        | Māṇavo             | 139       |
| Mante sisse      | 298       | Mātāpitu           | 20        |

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko     |
|---------------------|-----------|-------------------|---------------|
| [ Ma ]              |           | [ Ma ]            |               |
| Mānañca             | 238       | Mucchā            | 68            |
| Mānamakkhathambhā   | 118       | Muñjaṁ            | 118           |
| Mānasattesu         | 136       | Muṇḍako           | 128           |
| Mānātimānam         | 256       | Muṇḍāpi           | 129           |
| Mānātimānā          | 266       | Muṇḍo             | 128           |
| Mānānusaya'mujjaha  | 77        | Mutimā            | 158           |
| Mānābhisamayā       | 77        | Mutiyā            | 262           |
| Mānusam bhogam      | 55        | Mutīmā            | 64, 104       |
| Māmako              | 217, 248  | Mute              | 242           |
| Māyañca             | 238       | Muttakarīsapuṇṇaṁ | 259           |
| Māyā                | 135       | Mutyapekkho       | 80            |
| Māyākatam           | 68        | Mudum             | 121           |
| Māyāvino            | 84        | Muddhapāte        | 297           |
| Māradheyyānupannehi | 226       | Muddhani          | 297           |
| Mārasamyogam        | 222       | Muddhādhipātañca  | 297           |
| Mārasenappamaddano  | 175       | Munayo            | 248           |
| Mārābhibhū          | 159       | Muni              | 112, 159, 213 |
| Mārisa              | 205, 250  | Muni dhitimā      | 132, 137, 213 |
| Māro                | 314       | Musā bhaņe        | 321           |
| Māluvāva            | 41        | Mussate           | 250           |
| Migāramātu pāsāde   | 219       |                   |               |
| Micchāyasam         | 118       | Mūlam             | 278           |
| Mitāhāro            | 212       | Mūladassāvim      | 304           |
| Mite                | 54        | Me                | 169           |
| Mittamacce          | 168       | Mettam cittam     | 143           |
| Mitte               | 74        | Metteyyo          | 250           |
| Mithu               | 255       | Mettha            | 322           |
| Miyyare             | 180       | Methunam dhamma   | ,             |
| Mukhadugga          | 199       | Methunamanuyuttas |               |
| Mukharajātiko       | 45        | Methunasmim       | 259           |

| Padānukkamo      | Piṭṭhaṅko    | Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko    |
|------------------|--------------|-----------------|--------------|
| [ Ma ]           |              | [ Ya ]          |              |
| Methunā          | 107          | Yam yam disakam | 200          |
| Medavaṇṇaṁ       | 121          | Yaṁ vatāhaṁ     | 149          |
| Medhagam         | 272, 281     | Yam viditvā     | 305          |
| Medhāvim         | 188          | Yakkhassa       | 37, 137, 269 |
| Medhāvinañceva   | 65           | Yajamānassa     | 143          |
| Me nimantito     | 169          | Yajassu         | 56, 57       |
| Merumuddhavāsine | 205          | Yaññaṁ          | 53, 130, 304 |
| Monam            | 218          | Yaññapathe      | 304          |
| Monapathesu      | 159          | Yaññasmim       | 53           |
| Monamakkhātam    | 217          | Yañño           | 143          |
| Moneyyam         | 210          | Yatacārī        | 289          |
| Moneyyasampannam | 138          | Yatattā         | 141          |
| Moneyyasettham   | 209          | Yatā carantā    | 310          |
| Momuham          | 260          | Yatonidānam     | 41, 268      |
| Mosadhammam      | 223          | Yattha          | 59, 176, 221 |
| Mosadhammañhi    | 225          | Yathā           | 46           |
| Mosavajje        | 280          | Yathā aham      | 211          |
| Moham            | 190          | Yathā ahū       | 322          |
| Mohadhammena     | 45           | Yathā āpo       | 57           |
| Mohanam          | 107          | Yathā ete       | 211          |
| Mohanasmim       | 232          | Yathātaccham    | 313          |
| Mohantarā        | 137          | Yathātatham     | 209          |
| Mohamaggā        | 81           | Yathā tathā     | 142          |
|                  |              | Yathatathiyam   | 96           |
| [Ya]             | 225 200      | Yathā'ddakkhi   | 320          |
| · · · · ·        | 38, 225, 308 | Yathanudhammam  | 288          |
| Yam evarūpam     | 47           | Yathābhūtam     | 220          |
| Yam pare         | 226          | Yathāraham      | 108          |
| Yam pubbe        | 284          | Yadattagarahī   | 234          |

| Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo      | Piṭṭhaṅko |
|-------------------|-----------|------------------|-----------|
| [ Ya ]            |           | [ Ya ]           |           |
| Yadatthi kiñci    | 156       | Yāvāhaṁ          | 39        |
| $Yadantag\bar{u}$ | 131       | Yāsu             | 53        |
| Yada parato       | 208       | Yugam            | 183, 257  |
| Yadāvilattam      | 289       | Yuto             | 264       |
| Yadicchati        | 229       | Yuttaṁ           | 120       |
| Yadidam           | 170       | Yutto            | 321       |
| Yaduttari         | 244       | Yutto kathāyam   | 255       |
| Yametamattham     | 268       | Yudhāya          | 256       |
| Yasassino         | 54, 147   | Yuvā             | 112       |
| Yasassī           | 80        | Ye               | 222, 311  |
| Yasmā hi          | 62        | Ye keci          | 81        |
| Yasmim            | 261       | Ye te            | 147       |
| Yassa             | 34, 191   | Ye nam pajānanti | 41        |
| Yassa visatā      | 216       | Yena             | 7, 169    |
| Yassussadā        | 237       | Yena jātā        | 180       |
| Yā                | 18        | Yena yena        | 182, 225  |
| Yācayogo          | 140       | Yenesā           | 172       |
| Yāciya            | 53        |                  |           |
| Yājakam           | 59        | Yebhuyyena       | 172       |
| Yājakā            | 58        | Yeme pubbe       | 321       |
| Yājayogā          | 304       | Yesīdha          | 257, 310  |
| Yānabhūmim        | 112       | Yehi             | 261       |
| Yāni              | 259       | Ye hettha        | 142       |
| Yāyato            | 193       | Yo               | 190, 316  |
| Yāyitvā           | 112       | Yogam            | 191       |
| Yāvatatthīti      | 226       | Yogakkhemassa    | 115       |
| Yāvadeva          | 220       | Yonijam          | 187       |
| Yāva loke         | 54        | Yopānudi         | 136       |
| Yāva sattamā      | 183       | Yo vedi          | 133       |

| Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko |
|-----------------|-----------|-----------------------|-----------|
| [ Ra ]          |           | [ Ra ]                |           |
| Rakkhitindriyo  | 209       | Rājāpi                | 100       |
| Rajaṁ           | 45        | Rājābhirājā           | 174       |
| Rajassāyatanam  | 110       | Rājāhamasmi           | 174       |
| Rajo            | 72        | Rājino                | 54        |
| Rajjati         | 249       | Rāhuggahaņā pamuttā   | 133       |
| Rañjatī mano    | 114       | Rittapesuņo           | 283       |
| Raṭṭhaṁ         | 120       | Rittamāsanam          | 287       |
| Raṭṭhā          | 50, 120   | Rittassa              | 252       |
| Ratanavaro      | 205       | Rittena               | 64        |
| Ratā            | 69        | Rukkhamvu'panivattati | 215       |
| Ratim           | 191, 287  | Rukkhamūle            | 128       |
| Rattim          | 107       | Rukkhā                | 185       |
| Rattindivam     | 143       | Ruciyā                | 236       |
| Ratyā vivasāne  | 214       | Ruṇṇena               | 181       |
| Rathassāṇīva    | 193       | Ruppatam              | 71        |
| Rathesabho      | 56        | Ruppati               | 229       |
| Randhamesī      | 255       | Ruppanti              | 319       |
| Ramito          | 213       | Rusito                | 280, 289  |
| Rasmivemattatā  | 134       | Rūpā                  | 104       |
| Rahogatassa     | 79        | Rūpūpagā              | 224       |
| Rāgam vinayetha | 94        | Rūpesu                | 267, 319  |
| Rāgapatham      | 96, 136   | Rūpehi                | 225       |
| Rāgarāgī        | 243       | Rogamūlam             | 155       |
| Rāgo            | 40        | [ La ]                |           |
| Rājakhādāya     | 256       | Lakkhaṇamantapāragū   | 207       |
| Rājagaham       | 111       | Lakkhaṇā              | 94, 298   |
| Rājagahe        | 139       | Lakkhaņe              | 299       |
| Rājaputto       | 129       | Laddhā                | 95, 279   |
| Rājā            | 100, 170  | Lapanti               | 233       |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                  | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------|-----------|------------------------------|-----------|
| [ La ]                |           | [ Va ]                       |           |
| Lapayeyya             | 280       | Vagguvado                    | 287       |
| Labbhā                | 182       | Vacasā                       | 69        |
| Labhetha              | 65        | Vacīduccaritam               | 111       |
| Labhetho              | 257       | Vajantaṁ                     | 103       |
| Lābhaṁ                | 304       | Vajanti                      | 222       |
| Lābhakamyā            | 280       | Vajjum                       | 265, 310  |
| Lābhasakkārasilokā    | 118       | Vañcesi                      | 84        |
| Liṅgaṁ                | 185       | Viññūnaṁ                     | 123       |
| Limpati               | 188       | Vaddheti                     | 45        |
| Lunāni                | 156       | Vaṇijjaṁ                     | 109       |
| Lokadhammehi          | 34        | Vaṇṇa                        | 6         |
| Lokapariyāyam         | 181       | Vaṇṇavanto                   | 54        |
| Lokavidū              | 164       | Vaṇṇ <del>u</del> pasañhitaṁ | 321       |
| Lokasmim              | 314       | Vatavantam                   | 188       |
| Lokāyatamahāpurisa-   |           | Vatasampanno                 | 184       |
| lakkhaņesu            | 169       | Vatāni                       | 243       |
| Loke                  | 233       | Vattemi                      | 174       |
| Loko paj <del>ā</del> | 192       | Vatthaguyhe                  | 172       |
| Lobham                | 96        | Vatthañca                    | 53        |
| Lobhaguņo             | 198       | Vadaññuṁ                     | 140       |
| Lobhā                 | 266, 267  | Vadaññū                      | 140       |
| Lomahamso             | 39        | Vadanti                      | 236       |
| Lola'ssa              | 279       | Vadessāmi                    | 82        |
| Lohamayam             | 200       | Vanante                      | 213       |
| [ Va ]                |           | Vanasavhayam                 | 298       |
| Vaggagatesu           | 97        | Vambhayitena                 | 275       |
| Vaggasārī             | 97        | Vayam passam                 | 223       |
| Vaggum                | 82        | Vayo anuppattā               | 48        |
| Vaggu                 | 159, 199  | Varattam                     | 188       |

| Padānukkamo      | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko |
|------------------|-----------|------------------------|-----------|
| [ Va ]           |           | [ Va ]                 |           |
| Varapaññasāvako  | 106       | Vikāle                 | 104       |
| Varabhūrimedhaso | 298       | Vigatarajamanaṅgaṇaṁ   | 151       |
| Varovaram        | 322       | Viggayha               | 261       |
| Vasam            | 59        | Vighātaṁ               | 250       |
| Vasamanvagū      | 181       | Vicakkhaņo             | 181       |
| Vasānuge         | 72        | Vicareyya              | 261       |
| Vasīkatvā        | 176       | Vicāraņam              | 315       |
| Vasīkaritvā      | 120       | Vicikiccham            | 81        |
| Vasuttamam       | 45        | Vicikicchā             | 118       |
| Vassāni          | 51        | Vicikicchaţţhānā       | 81        |
| Vā               | 53        | Vicikicchati           | 172       |
| Vācam pamuñce    | 290       | Vicikicchānam          | 80        |
| Vācam payutam    | 215       | Vicinam                | 280       |
| Vācā             | 18, 123   | Vicināti               | 197       |
| Vācānamuttamā    | 126       | Viceyya                | 151       |
| Vācābhikaṅkhāmi  | 83, 307   | Vijaññaṁ               | 138, 313  |
| Vācāyato         | 264       | Vijaññā                | 62        |
| Vājapeyyo        | 56        | Vijānati               | 223       |
| Vādam            | 105       | Vijigucchato           | 287       |
| Vādañca jātam    | 236       | Vijitāvinaṁ            | 191       |
| Vādayanti        | 205       | Vijitāvī               | 170       |
| Vādasīlā         | 102       | Vijjāgatā              | 222       |
| Vāyasā           | 202       | Vijjācaraņapariyeṭṭhiṁ | 51        |
| Vāyasetto        | 121       | Vijjācaraņasampanno    | 163       |
| Vāribindu        | 106       | Vijjāpariyeṭṭhi        | 51        |
| Vāso             | 16        | Vijjāya                | 73        |
| Vāhetha          | 47        | Vijjittha              | 313       |
| Vikappayeyya     | 243       | Viññāṇaṁ               | 316       |
| Vikālabhojanam   | 107       | Viññāṇaṭṭhitiyo        | 316       |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko    |
|-----------------------|-----------|---------------------|--------------|
| [ Va ]                |           | [ Va ]              |              |
| Viññāṇapaccayā        | 223       | Vinetāram           | 138          |
| Viññāṇassa nirodhena  | 301       | Vineyya             | 97, 158, 234 |
| Viññātadhammo         | 65        | Vinodenti           | 41           |
| Viññātasamādhisāram   | 68        | Vindema             | 121          |
| Viññāpanim            | 189       | Viparakkamma        | 114          |
| Viññugarahito         | 59        | Vipallāso           | 54           |
| Viññū                 | 63        | Vipassati           | 317          |
| Viññūnaṁ              | 123       | Vippamutto          | 95           |
| Vitakkassa            | 316       | Vippasannam         | 190          |
| Vitakkā               | 40        | Vippahātave         | 251          |
| Vitataṁ               | 200       | Vippahānam          | 313          |
| Vitatā vane           | 41        | Vippahānena         | 315          |
| Vitareyya             | 141, 234  | Vibhatte            | 54           |
| Vitiṇṇakaṅkho         | 150       | Vibhavam            | 150, 267     |
| Vittaṁ                | 56        | Vibhāvī             | 63           |
| Vidahe                | 280       | Vibhinnā            | 59           |
| Viditvā               | 83, 95    | Vibhūta             | 199          |
| Vidvā                 | 243       | Vibhūtarūpasaññissa | 316          |
| Vidhāvati             | 282       | Vibhūtasaññī        | 268          |
| Vidhuro               | 298       | Vibhūte             | 268          |
| Vidhūmam              | 131       | Vibhoti rūpam       | 268          |
| Vidhūmo               | 304       | Vimamsī             | 269          |
| Vinayanto             | 120       | Vimalaṁ             | 190          |
| Vinayo                | 18        | Vimalo              | 99, 136, 152 |
| Vinaļīkatā            | 159       | Vimānadassī         | 271          |
| Vinābhāvasantamevidam | 248       | Vimānehi            | 271          |
| Vinighāti             | 255       | Vimuttam            | 317          |
| Vinicchayā            | 259, 267  | Vimuttā             | 141          |
| Vinicchaye thatva     | 271       | Vimuttino           | 224          |
| Vinipātam             | 46        | Vimutto             | 136, 298     |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-----------|-----------------|-----------|
| [ Va ]               |           | [ Va ]          |           |
| Vimokkho             | 312       | Visajja         | 243, 306  |
| Viyattesu            | 245       | Visaññasaññī    | 268       |
| Viyākaṁsu            | 311       | Visattā         | 40        |
| Viyākarohi           | 314       | Visattikam      | 265       |
| Viyākāram            | 54        | Visattikā       | 229       |
| Viyāpanne            | 59        | Visamehi dūre   | 135       |
| Viyārambhā           | 284       | Visuddham       | 206       |
| Virajaṁ              | 34, 190   | Visenikatvā     | 256       |
| Virajjati            | 264       | Visenibhūto     | 243       |
| Viratī               | 25        | Visesīti        | 261       |
| Virato care          | 274       | Vihaṅgamā       | 186       |
| Virame               | 256       | Vihaññamāne     | 319       |
| Virādhayitvā         | 274       | Vihananti       | 201       |
| Virutaṁ              | 280       | Vihane tamam    | 290       |
| Virocasi             | 99        | Vihimseyya      | 126       |
| Vivajjayi            | 111       | Vihesam         | 45        |
| Vivaṭaṁ              | 98, 243   | Vihesābhirato   | 45        |
| Vivaṭacakkhu         | 279       | Vītataņho       | 263       |
| Vivațțacchado        | 97, 171   | Vītarāgā        | 142       |
| Vivasemi             | 321       | Vītavaṇṇo       | 318       |
| Vivādayanti          | 256       | Vītipatanti     | 206       |
| Vivādassa phalāni    | 273       | Vītisāretvā     | 49        |
| Vivādāni             | 244       | Vīraṁ           | 191, 313  |
| Vivāho               | 169       | Vīra            | 81        |
| Vivittam             | 74        | Vīraṅgarūpā     | 171       |
| Vivitto              | 261       | Vīrā            | 171       |
| Vivekam santipadañca | 277       | Vīvadātā        | 270       |
| Vivekadassī          | 136, 264  | Vīsamvassasatam | 299       |
| Vivekadhammam        | 307       | Vīsatikhāriko   | 197       |
| Visamyuttam          | 188, 190  | Vuḍḍhā          | 48        |

| Padānukkamo        | Piṭṭhaṅko    | Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko     |
|--------------------|--------------|-----------------------|---------------|
| [Va]               |              | [ Sa ]                |               |
| Vuddhā             | 103          | Saṁyamaṁ              | 67            |
| Vusīmato           | 317          | Samyamena             | 193           |
| Vūsitabrahmacariyo | 133          | Saṁyamo               | 25            |
| Ve                 | 46, 126      | Samyojanam jāti-      |               |
| Vetaraņim          | 201          | khayantadassī         | 136           |
| Vedagum            | 305          | Samyojaniyehi         | 95            |
| Vedagunam          | 137          | Saṁvāsaṁ              | 52            |
| Vedagumaddasāma    | 131          | Samvijitam            | 282           |
| Vedagū             | 64, 131, 306 | Samvibhajetha         | 108           |
| Vedanānam khayā    | 223          | Samvuto               | 76            |
| Vedanāpaccayā      | 223          | Samvegam              | 282           |
| Vedanūpagā         | 224          | Saṁsāraṁ              | 151           |
| Vedaya             | 81           | Samsāramaticca        | 152           |
| Vedāni             | 154          | Samsuddhagahaniko     | 183           |
| Vedena             | 300          | Samsuddhajino         | 97            |
| Vemajjhe           | 263          | Samsuddhapaññā        | 270           |
| Veyyākaraņasmim    | 227          | Samsuddhi narassa     | 241           |
| Veyyākaraņo        | 169          | Sa                    | 53, 112, 213  |
| Veviccham          | 283          | Sakamsakamditthipar   | ribbasānā 269 |
| Vevicchā pamādā    | 301          | Sak <del>a</del> yane | 272           |
| Vessavaņo          | 100          | Sakāsaṁ               | 67            |
| Vessāyano          | 129          | Sakiñcano             | 187           |
| Veļuvanam          | 144          | Sake vaņņe            | 173           |
| Vo                 | 71           | Sakkacca              | 66            |
| Vossajja           | 224          | Sakko                 | 193           |
| Voham              | 205          | Sakkova               | 81            |
| Vohāram            | 187          | Sakkhasi              | 257           |
| [ Sa ]             |              | Sakkhi                | 137           |
| Samkilesam         | 46           | Sakkhidhammam         | 280           |
| Samyatatto         | 218          | Sakyakulā pabbajito   | 163           |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                    | Piṭṭhaṅko  |
|-----------------------|-----------|--------------------------------|------------|
| [ Sa ]                |           | [ Sa ]                         |            |
| Sakyaputto            | 163       | Saṅghāṭivāsī                   | 129        |
| Sakhettavatthum       | 136       | Saṅghino                       | 147        |
| Saggam apāyanca       | 191       | Saccam                         | 143, 189   |
| Saṅkappaṁ             | 120       | Saccamanā                      | 236        |
| Saṅkappayantāya       | 321       | Saccavhayo                     | 321        |
| Saṅkhaṁ               | 309       | Saccā                          | 283        |
| Saṅkhatā              | 237       | Saccābhisamayā                 | 225        |
| Saṅkhā                | 276       | Saccena                        | 133        |
| Saṅkhātadhammā        | 302       | Sacco                          | 283        |
| Saṅkhāya              | 105, 304  | Sacchikatvā                    | 166        |
| Sankhāya nibbuto      | 303       | Sajanti                        | 104        |
| Saṅkhāya sevi         | 224       | Sajjhāyadhanadhaññā            | 50         |
| Saṅkhāranirodhañāṇaku | salo 97   | Saññatattā                     | 49         |
| Saṅkhārapaccayā       | 222       | Saññatto                       | 56         |
| Saṅkhārūpagā          | 224       | Saññampi                       | 234        |
| Sankhare              | 224       | Saññasaññī                     | 268        |
| Saṅkheyyakāro         | 82        | Saññasatto                     | 243        |
| Saṅkhyaṁ nopeti       | 224       | Saññā                          | 246        |
| Saṅgaṁ                | 154, 190  | Saññānaṁ<br>Saññānidānā        | 222<br>268 |
| Saṅgataṁ              | 248       | Sannanidana<br>Saññāvimuttassa | 262        |
| Saṅgantv <del>ā</del> | 52        | Saññāvimokkhe                  | 308        |
| Saṅgamūlaṁ            | 156       | Saññūpagā                      | 224        |
| Saṅgamo               | 204       | Saṇantā yanti                  | 217        |
| Saṅgahitattabhāvo     | 105       | Saṇikaṁ                        | 82         |
| Sangaho               | 20, 21    | Santhitā                       | 69         |
| Saṅgā                 | 104       | Sanho                          | 264        |
| Saṅgātigaṁ            | 188       | Satañca vivațam                | 226        |
| Sango                 | 308       | Satataṁ .                      | 143        |
| Saṅghāṭirajūpavāhanaṁ |           | Satā                           | 133, 311   |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko   | Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko      |
|-----------------------|-------------|-------------------|----------------|
| [ Sa ]                |             | [ Sa              | ]              |
| Sati                  | 76          | Santuṭṭhī         | 26             |
| Sati tesam            | 301         | Santussito        | 303            |
| Satimā                | 150         | Santo             | 125, 193, 210, |
| Satīmā                | 142         |                   | 237, 260       |
| Sato                  | 229, 264    | Santoti           | 265            |
| Sattadhā              | 297         | Santhate          | 108, 200       |
| Sattā                 | 192, 222    | Santhambhassu     | 210            |
| Sattussadā            | 150         | Santhavāni        | 261            |
| Satto                 | 232         | Sandānam          | 188            |
| Sattham nipatī        | 58          | Sandiṭṭhikaṁ      | 176, 321       |
| Satthā                | 166         | Sandiṭṭhiyā       | 270            |
| Satthāni              | 251         | Sandiţţhirāgena   | 272            |
| Satthāva              | 274         | Sandhiyetha       | 95             |
| Satthuno              | 159         | Sannidhim         | 57, 279        |
| Sadā sato             | 230         | Sapañño           | 182            |
| Sadevakassa           | 287         | Sappassa          | 229            |
| Sadevako              | 317         | Sappitelañca      | 53             |
| Saddhammapūjāpi       | 275         | Sappurisam        | 65             |
| Saddhāpakatam         | 50          | Sabalā            | 201            |
| Saddhāya              | 74          | Sabbakāyappahāyi  | no 316         |
| Saddhāyiko            | 195         | Sabbakhettamūlaba | andhanā 153    |
| Saddho                | 96          | Sabbattha         | 35, 150, 249   |
| Sanantano             | 126         | Sabbadhammāna p   | āragum 209     |
| Sanighaṇḍukeṭubhānar  | in 169      | Sabbadhammesu     | 277            |
| Santam                | 131         | Sabbadhi          | 136, 301       |
| Santi                 | 69, 71, 136 | Sabbadhī samo     | 284            |
| Santi keci            | 103         | Sabbapāpakāni     | 152            |
| Santimanuggahāya      | 274         | Sabbaloke         | 150            |
| Santivādo             | 261         | Sabbavedanāsu     | 155            |
| Santisoraccasamādhisa | nṇṭhitā 69  | Sabbasamyojanam   | 188            |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko   |
|-----------------------|-----------|-----------------|-------------|
| [ Sa ]                |           | [ Sa ]          |             |
| Sabbasankhārasamathā  | 222       | Samappitā       | 72          |
| Sabbasamā             | 201       | Samayaṁ         | 269         |
| Sabbā disā            | 143       | Samayena        | 104         |
| Sabbābhiññābalappatto | 298       | Samarocayum     | 52, 57      |
| Sabbāmitte            | 176       | Samavaṭṭhitā    | 80          |
| Sabbāyatanehi         | 97        | Samāgate        | 209         |
| Sabbupadhīnam         | 98        | Samāgamā        | 257         |
| Sabbe                 | 103, 159  | Samācare        | 67          |
| Sabbeva               | 82        | Samādapesi      | 208         |
| Sabbesam              | 300       | Samādāya        | 243         |
| Sabbe samaggā         | 47        | Samādhi         | 69          |
| Sabbesu dhammesu      | 137       | Samānabhāgam    | 210         |
| Sabyañjanam           | 167       | Samārambhā      | 58          |
| Sa brahmā             | 152       | Samāsane        | 296         |
| Sabhaggato            | 107       | Samāhitatto     | 289         |
| Sabhiyo               | 145       | Samāhito        | 135         |
| Samam visamam vā      | 261       | Samijjhati      | 229         |
| Samaggā               | 47        | Samitāvī        | 152         |
| Samaņako eso          | 39        | Samuggahītam    | 238         |
| Samaṇamānine          | 47        |                 | 260         |
| Samaṇabrāhmaṇā        | 147       | Samuggahītesu   | 200         |
| Samaṇā                | 30, 256   | Samucchidagattā |             |
| Samaṇūpāsanassa       | 217       | Samujjupaññassa | 82          |
| Samaņo                | 150       | Samuṭṭhāya      | 40          |
| Samattā               | 298       | Samudāgatam     | 192         |
| Samantakapallā        | 201       | Samuppilavāte   | 200         |
| Samantacakkhu         | 80        | Samūhatā        | 94          |
| Samantamasāro         | 282       | Samecca         | 306         |
| Samannāgatā           | 123       | Samecca dhammam | 94, 98, 243 |
| Samannesi             | 172       | Samecca dhammā  | 136         |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko     |
|----------------------|-----------|-----------------|---------------|
| [ Sa ]               |           | [ Sa ]          |               |
| Sametassa            | 268       | Sammā           | 284           |
| Sameritā             | 282       | Sammā dhammam   | 290           |
| Samesu               | 285       | Sammāpaṇidhi    | 16            |
| Samehi               | 134       | Sammāpāso       | 56            |
| Samo                 | 134       | Sammāsambuddho  | 158, 163      |
| Samodhānetvā         | 53        | Sammuccā        | 192           |
| Sampannacaraṇam      | 320       | Sammutiyo       | 273, 276      |
| Sampannaveyyākaraṇaṁ | n 82      | Sammūļho        | 181           |
| Sampanno             | 113       | Sammodanīyaṁ    | 48            |
| Sampamūļhā           | 226       | Sammodimsu      | 48            |
| Sampayātave          | 257       | Samhi           | 275           |
| Samparāyāya          | 266       | Sayaṁ           | 166, 208, 243 |
| Sampavedheyya        | 279       | Sayaṁ thunanti  | 270           |
| Sampasīdati          | 172       | Sayanaṁ         | 53            |
| Sampahamsesi         | 168       | Sayanāsanaṁ     | 74            |
| Sampāyanti           | 148       | Sayanesu        | 287           |
| Sampiyeneva          | 52        | Sayanehi        | 50            |
| Sampuṇṇo             | 46        | Sayanti         | 200           |
| Samphusamāno         | 200       | Sayamattanā     | 271           |
| Samphusitum          | 259       | Sa yānabhūmim   | 112           |
| Sambahulā            | 48        | Saraṇam bahūnam | 142           |
| Sambādho             | 110       | Saradariva      | 206           |
| Sambuddham           | 322       | Salilaṁ         | 63            |
| Sambodhagāmino       | 220       | Sallaṁ          | 73, 182, 282  |
| Sambodhim            | 137       | Sallakatto      | 175           |
| Sambodhikāmassa      | 288       | Sallamabbuyha   | 282           |
| Sambodhipatto        | 142       | Sallaviddhāna   | 71            |
| Sambodhiyaggam       | 208       | Sallaviddhova   | 229           |
| Sammadaññāya         | 222       | Savāhanam       | 120           |
| Sammaddasā           | 222       | Sasīsam pārutam | 128           |

| Padānukkamo         | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo     | Piṭṭhaṅko |
|---------------------|-----------|-----------------|-----------|
| [ Sa ]              |           | [ Sa ]          |           |
| Sahajanettā         | 313       | Sāvatthiyaṁ     | 5         |
| Sahanukkamam        | 188       | Sāsanaṁ         | 138       |
| Sahapesuņā          | 266       | Sāhasā          | 283       |
| Sahamaccharā        | 266       | Sāhaso          | 68        |
| Sahassanetto        | 81        | Sikkhā          | 282       |
| Sahassabhāgo        | 115       | Sikkhānugīyanti | 282       |
| Sahassamaṇḍalaṁ     | 206       | Sikkhissāmase   | 250       |
| Sahissāmi           | 307       | Sikkhetha       | 233       |
| Sahe                | 283       | Sito            | 283       |
| Sahetha             | 289       | Sippaṁ          | 18        |
| Sāketaṁ             | 299       | Siyā            | 283       |
| Sākkharappabhedānam | 169       | Sivaṁ           | 137       |
| Sāṅgaṇo             | 46        | Sīghasotaṁ      | 64        |
| Sātam asātañca      | 268       | Sītaṁ atuṇhaṁ   | 288       |
| Sātiyesu            | 264       | Sīmantānaṁ      | 138       |
| Sātthaṁ             | 167       | Sīmā            | 138       |
| Sādānesu            | 189       | Sīmātigo        | 243       |
| Sādhu               | 99, 138   | Sīlaṁ           | 52        |
| Sādhu kho pana      | 168       | Sīlavataṁ       | 259       |
| Sādhusammatā        | 147       | Sīlavatato      | 274       |
| Sādhusamāhito       | 152       | Sīlavatāni      | 237       |
| Sāmā                | 201       | Sīlavate        | 245       |
| Sāraṇīyaṁ           | 49        | Sīlavatena      | 245       |
| Sāramajjhagū        | 69        | Sīlavantaṁ      | 188       |
| Sārambho            | 68        | Sīluttamā       | 273       |
| Sāruppam            | 96        | Sīle vate       | 242       |
| Sāruppāhi           | 126       | Sīhāva          | 172       |
| Sāvako              | 106       | Sīhova          | 112       |
| Sāvajjanavajjam     | 274       | Su              | 310       |

| Padānukkamo          | Piṭṭhaṅko   | Padānukkamo      | Piṭṭhaṅko |
|----------------------|-------------|------------------|-----------|
| [ Sa ]               |             | [ Sa ]           |           |
| Sukate               | 54          | Supinā           | 94        |
| Sukusalasampahaṭṭhaṅ | n 206       | Suppaņāmito      | 82        |
| Sukham               | 54, 65, 268 | Suppavutto       | 103       |
| Sukhumālā            | 54          | Suppahāyā        | 232       |
| Sukho                | 103         | Subbatā          | 119       |
| Sugatam              | 191         | Subbinayo        | 276       |
| Sugatesu             | 198         | Subham asubham   | 189       |
| Sugato               | 164         | Subham vadānā    | 255       |
| Suci                 | 112         | Subhāsitā        | 18, 123   |
| Sucivasane           | 203         | Subhāsitāni      | 68        |
| Sujāto               | 173         | Subhāsitehi      | 67        |
| Sujjhe               | 140         | Sumukho          | 174       |
| Suññato lokam        | 318         | Sumedham         | 132       |
| Suņeyya              | 66          | Suruci           | 173       |
| Sunohi               | 41          | Suvaṇṇavaṇṇo     | 173       |
| Suṭam                | 68, 83      | Suvāmi           | 199       |
| Sutavā               | 97          | Suvikappitena    | 82        |
| Sutvā                | 156         | Susamvuto        | 112       |
|                      | 130<br>59   | Susamāhitam      | 76        |
| Suddavessikā         | -           | Susamāhitindriyā | 133       |
| Suddham              | 190         | Susikkhito       | 18        |
| Suddhatam            | 117         | Susu             | 112       |
| Suddhānupassī        | 241         | Susukkadāṭho     | 173       |
| Suddhi               | 137         | Sussūsamānā      | 103       |
| Suddhipañño          | 97, 154     | Sūcilomo yakkho  | 38, 39    |
| Suddho nidoso        | 136         | Sūcilomassa      | 37        |
| Sundarikabhāradvājo  | 128         | Sūpatiṭṭhitaṁ    | 120       |
| Sundarikāya          | 128         | Sūrā             | 171       |
| Supinam              | 280         | Sekhā            | 302       |
| Supinantepi          | 53          | Seţţho           | 252       |

| Padānukkamo                | Piṭṭhaṅko         | Padānukkamo       | Piṭṭhaṅko   |
|----------------------------|-------------------|-------------------|-------------|
| [ 5                        | Sa]               | [ Sa - Ha ]       | ]           |
| Setabyam                   | 299               | Snehajā           | 40          |
| Settha                     | 289               | Svātivattā        | 238         |
| Senāpati                   | 175               | На                | 199         |
| Seniyo                     | 169               | Haññadatthatthi   | 256         |
| Seyyathidam                | 148, 171          | Haññanti          | 58          |
| Selamāsajja                | 121               | Hatam             | 199         |
| Sevanā                     | 10                | Hadayanissitam    | 282         |
| Seve                       | 106               | Hanti             | 189         |
| Sevetha                    | 103               | Handa             | 210         |
| Sessam                     | 289               | Habyam            | 133         |
| Sehi dhammehi              | 54                | Habyasesam        | 128         |
| Selenti                    | 205               | Hassam            | 67, 280     |
| So                         | 63, 150, 242, 261 | Hāyate            | 251         |
| So imam lokam              | 166               | Himsamattānam     | 181         |
| Sokapariddavaño            |                   | Hi                | 107         |
| Sokapariddavand<br>Sokassa | 298               | Hitvā             | 95, 308     |
|                            | 181               | Himavantassa      | 113         |
| Sokena                     |                   | Hiyyamāne         | 283         |
| Socati                     | 256, 284          | Hiraññaṁ          | 49, 57, 230 |
| Socanti                    | 72                | Hiraññam dhanam   | 57          |
| Sotā                       | 80, 301           | Hiriñca saddhañca | 217         |
| Sotāvadhānūpani            |                   | Hirīnisedho       | 132         |
| Sottiyo                    | 156               | Hīnam passati     | 245         |
| Sotthānam                  | 9                 | Hīnā narā         | 233         |
| Sotthim                    | 35                | Hīnāya            | 148         |
| Sobbhesu                   | 217               | Hutamatthu saccam | 137         |
| Soraccam                   | 52, 69            | Hutamijjhe        | 131         |
| Soratam                    | 149               | Hutvāna           | 47          |
| Sovacassatā                | 30                | Huram             | 311         |
| Sossam                     | 208               | Heke              | 269         |

## Suttanipātaṭṭhakathāya dutiyabhāge

## $Lakkhitabbapad\bar{a}na\dot{m}\ anukkamanik\bar{a}$

| Padānukkamo                      | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko |
|----------------------------------|-----------|--------------------------|-----------|
| [ A ]                            |           | [ A ]                    |           |
| Akāco                            | 136       | Aciravatī                | 162       |
| Akiñcanam                        | 129       | Aciravatīnadī Sāvatthiyā |           |
| Akittipaṇḍitassa varam           | 12, 13    | Jetavanassa ca antare    | 228       |
| Akkosanaparibhāsanānar           | 'n        | Accantasanti             | 71        |
| nissando                         | 44        | Ajjhattacintī            | 104       |
| Agatam disam                     | 287       | Aṭṭhanavutirogapātubhav  | anam 58   |
| Agārikabāhusaccampi an           | avajjam   | Aḍḍhakumbhūpamo bālo     |           |
| maṅgalaṁ                         | 18        | Aṇudhammo                | 58-9      |
| Agārikavinayo                    | 19        | Atītānāgatānam mariyādā  | ā 97      |
| Agārikasippam                    | 19        | Aturitacārikā            | 162       |
| Agāriya-anagāriyānam paṭipadā 99 |           | Attanāva attānam         |           |
| Agāriyasāvakassa niccas          |           | sañjānāmīti diṭṭhi       | 137       |
| Agāriyānam paṭipadā              | 106       | Attanoyeva mukham niss   | •         |
| Aggam                            | 208       | anayabyasanatā           | 196       |
| Aggasāvakānam vatthu             | 60-2      | Attabhāvassa nāvūpamatā  |           |
|                                  |           | Athabbanaveda            | 169       |
| Tesam samajjapassantā            |           | Adiṭṭhadakkhitabbādivas  |           |
| samveguppādanam                  | 61        | cakkhussa alolatā        | 279       |
| Tesam amatagavesanar             |           | Adhammavaņijjā pañca     | 109       |
| Tesam sancayassa sant            |           | Adhigamappicchatā        | 213       |
| pabbajjā                         | 61        | Anagārikavinayo          | 19        |
| Tesam sakalajambudīp             | e         | Anagārikasippam          | 19        |
| vissutabhāvo                     | 61-2      | Anagāriyānam paţipadā    | 103       |
| Aggimukho āsīviso                | 179       | Anantapañño              | 135       |
| Aṅgasaddo kāraṇatthe             | 123       | Anantappabhā dūrampi g   | acchati   |
| Aṅguttarāpo                      | 162       | āsannampi                | 134       |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo Pi             | ṭṭhaṅko |
|------------------------|-----------|----------------------------|---------|
| [ A ]                  |           | [ A ]                      |         |
| Ananusandhikathā       | 10        | Arahanta, brāhmaņānam      |         |
| Anavajjāni kammāni     | 24        | sadisatā                   | 191     |
| Anākulā kammantā       | 22        | Ariyappaveditadhammo       | 69      |
| Anīgha                 | 132, 141  | Ariyasaddassa atthayojanā  | 157     |
| Anuttara               | 165       | Ariyānam appatirūpam       | 237     |
| Anudhammo vipassanā    | 63        | Ariyānam yācanā            | 53      |
| Anuruddho dibbacakkhu  | kānaṁ     | Ariye thapetvā añño nibbān | a-      |
| aggo                   | 286       | padam jānitum na arahati   | 227     |
| Anotattadaha           | 133       | Alikavādī                  | 198     |
| parikkhepā pabbatā pa  | ñca 160   | Avīcimahānirayo            | 170     |
| nahānatitthāni         | 161       | dasasahassayojano          | 165     |
| mukhāni cattāri        | 161       | •                          | 315     |
| Anotattanāmalābhahetu  | 161       | Avijjāya pabhedanam        |         |
| Anomānadītīrato        |           | Asurabhavanam dasasahass   |         |
| timsayojanappamāṇam    |           | yojanam                    | 165     |
| Rājagaham              | 110-1     | Asurabhavanam Sinerussa    |         |
| Aparagoyānam sattasaha | issa-     | heṭṭhimatale dasasahassa-  |         |
| yojanam                | 165       | yojanaṁ                    | 204-5   |
| Apucchitakathā         | 10        | Asurānam tannāmalābho      | 204     |
| Appicchatā pañca       | 213       | Asokarukkha                | 231     |
| Abhāyitabbam bhāyantā  |           | Assamukham                 | 161     |
| janā                   | 51-2      | Assamedhayañña             | 56      |
| Abhikkantasaddassa     |           | Assādādīni pañca           | 234     |
| atthuddhāro            | 6         | •                          |         |
| Abhiññānam uccāvacatā  | 215       | [Ā]                        | . •     |
| Abhūtavādī nirayam upe | ti 236    | Ākāsasaddassa taṇhāgedhan  |         |
| Ayanāni tīņi           | 161       | saddavohāro                | 283     |
| Araham                 | 163       | Ākiṇṇanti vuccati vipulam  | 111     |

| Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko |
|--------------------------|-----------|------------------------|-----------|
| [ Ā ]                    |           | [U]                    |           |
| Āgu                      | 153       | Upaṭṭhānaṁ             | 20        |
| Ācariyam upasankamana    | akālo 67  | Upaṭṭhānaṁ pañcavidhar | in 21     |
| Ācariyapūjāya ānisamso   | 63        | Upapattidevā           | 9         |
| Ājīvaṭṭhamakasīlaṁ       | 111       | Upayo                  | 238       |
| Āṇācakka                 | 174       | Upādānam vaṭṭam        | 84        |
| Ādimajjhapariyosānānar   | 'n        | Uposathaṅga            | 107-8     |
| kalyāṇāni                | 166-7     | Uposathadivasā tayo    | 108       |
| Ānandatherassa           |           | Ummādana, mohanānam    |           |
| maṅgaladesanā uggahā     | āpanam 36 | visesat <del>ā</del>   | 107       |
| Āpaṇa                    | 162       | Usabhamukham           | 161       |
| Āmisadānam               | 23        | Ussāhasatti            | 171       |
| Āmisapūjā                | 15        | [E]                    |           |
| Āraññikaṅgaṁ dhutaṅga    |           | Ekamantam țhānākāro    | 8         |
| Āratī                    | 25        | Ekamanta               | 49        |
| Āvaṭṭagaṅgā              | 161       | Ekāsanasamaņūpāsanāna  | .m        |
|                          |           | gahaṇaviseso           | 217       |
| Āvāha, vivāhānam vises   |           | Ehibhikkhu             | 176, 302  |
| Āļhaka                   | 197       | [0]                    |           |
| [I-U]                    |           | Okāsaloka              | 165       |
| Icchā                    | 212       | Osadhā pañca gorasā    | 53        |
| Icchā, lobhānam visesatā | ā 212     | [ Ka ]                 |           |
| Itihāso                  | 169       | Kaṭṭhavāhanarājakathā  | 291       |
| Irubbeda                 | 169       | Katthasakuno           | 291       |
| Irigiligiri              | 111       | Kaṭṭhamukho āsīviso    | 178       |
| Uju-ayana                | 161       | Kannamundadaha         | 133       |
| Uttarāyana               | 161       | Kanhābhijātika         | 176       |
| Uddham, adho, tiriyasad  | ldānaṁ    | Kataññutā              | 29        |
| kālattayadīpanam         | 306       | Kathā catubbidhā       | 10        |
| • •                      | 1         |                        |           |

| Padānukkamo Pi             | ṭṭhaṅko | Padānukkamo Piṭṭhaṅko                       |
|----------------------------|---------|---------------------------------------------|
| [ Ka ]                     |         | [ Ka ]                                      |
| Kathojjam kalaham          | 256     | Koṭippakoṭi 197                             |
| Kapitthavanam              | 296     | Kolanagaramāpanam 88                        |
| Kapilabhikkhuvatthu        | 42-5    | Kolāhalam pañcavidham 3-4                   |
| Kapilavatthumāpanam        | 86      | Koliyānam uppatti 87-9                      |
| Kappasaddassa atthuddhāro  | 7       | Kosa 153                                    |
| Kappakolāhalam             | 3       | Kosala 127                                  |
| Kamboja                    | 110     | [ Kha ]                                     |
| Kalandaka                  | 145     | Kharayakkhassa                              |
| Kali                       | 197-8   | pubbakammam 38                              |
| Kalyāṇamitta               | 74      | Khārī 197                                   |
| Kāka, vāyasānam visesatā   | 202     | Khīṇāsavānam paṭipatti 106, 237             |
| Kāco                       | 137     | Khuradhārūpamā, moneyya-<br>patipadā 216    |
| Kāmasukham aņuto           | 137     | 1 . 1                                       |
| anusaññitam                | 54      | [ Ga ]                                      |
| Kāmā paṭhamā senā          | 118     | Gaṅgā 162                                   |
| * ·                        | 76      | Gaṅgā pañca 162                             |
| Kāyagatāsati               | 70      | Gatisaddassa atthuddhāro 170                |
| Kāyassa catūhi dhātūhi     | 170.0   | Gadhitāni 282                               |
| kaliṅgarādisadisatā        | 178-9   | Gayā gāmopi titthampi 37 Gavampatittherassa |
| Kālaññū                    | 66      | pubbaparicayo 79                            |
| Kālena dhammasākacchā      | 32-3    | Gahattha-ariyasāvakā                        |
| Kuṇāladaha                 | 133     | katham pūjetabbā? 248                       |
| Kuṇālavamso                | 91      | Gahatthapabbajitānam viseso 148             |
| Kunnadī, mahānadīnam gan   | nana-   | Gahaṭṭhānaṁ dhammo 106                      |
| viseso                     | 217     | Gahanī 183                                  |
| Kuveravessavaņānam         |         | Gahanīsaddassa atthuddhāro 183              |
| sadisatā                   | 100     | Gāmakathā nāma tiracchāna-                  |
| Kusala                     | 97      | kathā 279                                   |
| Kevalasaddassa atthuddhāro | 6       | Gāravo 26                                   |
| Koți                       | 197     | Gijjhakūṭagiri 111                          |

| Padānukkamo               | Piṭṭhaṅko    | Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko |
|---------------------------|--------------|--------------------------|-----------|
| [ Ga ]                    |              | [ Ja ]                   |           |
| Gijjhakūṭa                | 139          | Jaccandhānam hatthidas   | sanam 244 |
| Girī pañca                | 111          | Jarādubbalakāle visesari | 1         |
| Guṇavuḍḍho                | 66           | adhigantum na sakkā      | 319       |
| Gunnam                    |              | •                        | 317       |
| annadabaladādibhāv        | o 53-4       | Jāņussoņibrāhmaņassa     | 102       |
| $Guh\bar{a} = K\bar{a}ya$ | 232          | jātipavattiṭṭhānaṁ       | 183       |
| Gūthaniraya               | 201          | Jātivisesa               | 185       |
| Gomedhayañña              | 57           | Jātivuḍḍho               | 66        |
| Gorasā pañca osadhā       | nāma 53      | Jīvitassa paṭibaddhā cha | 178-9     |
| [ Ca ]                    |              | Jambudīpe tisahassayoja  | ına-      |
| Cakkavatti                | 170          | pamāņe manussā vasa      | nti 160   |
| Cakkavattikolāhalam       | 3            | Jambudīpe tisahassayoja  | ına-      |
| Cakkavāļam ekam lok       | adhātu       | pamāņe Himavā patiţţ     | hito 160  |
| ekā                       | 165          | Jambudīpo dasasahassay   | ojana-    |
| Cakkavāļassa paricche     | edo 164      | parimāņo                 | 160, 165  |
| Cakkhādīnam aggisikl      | nūpamā 211   | •                        | ,         |
| Catupārisuddhisīlam       | 281          | [ Ña - Ḍa ]              |           |
| Caturaṅgavīriyaṁ          | 119          | Ñātakā                   | 24        |
| Candanapattassa ākāse     | e            | Damsa, adhipātānam       |           |
| ussāpanaṁ                 | 285          | visesatā                 | 288       |
| Candamaṇḍalaṁ ekūn        | apaññāsa-    | [ Ta ]                   |           |
| yojanaṁ                   | 165          |                          |           |
| Cārikā duvidhā            | 162          | Taṇhāya ākāsoti          | 202       |
| Citta, paññāvimuttīnar    | n viseso 221 | vohāro                   | 283       |
| Cirakālāsevitā            |              | Taṇhāya pariyāyasaddā    | 283       |
| gadhitāti vuccati         | 282          | Tadaṅgasanti             | 71        |
| [ Cha ]                   |              | Tapatam mukham           | 177       |
| Chadana = Rāgadosan       | noha 97, 171 | Tapo                     | 33        |
| Chaddantadaha             | 133          | Tādi                     | 208       |
| Chandaso mukham           | 177          | Tālassa tiņagohāro       | 185       |

| Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko          | Padānukkamo                                   | Piṭṭhaṅko             |
|-------------------------|--------------------|-----------------------------------------------|-----------------------|
| [ Ta ]                  |                    | [ Da ]                                        |                       |
| Tāvatimsabhavanam dasa- |                    | Diţţhamaṅgalaṁ                                | 1                     |
| sahassayojanam          | 165                | Dițțhi uppajjati saccato                      | 137                   |
| Tāvatimsabhavanam Sin   | erussa             | Diṭṭhidassanam na                             |                       |
| uparimatale dasasahas   | sa-                | maggañāṇaṁ                                    | 242                   |
| yojanam                 | 205                | Dugga                                         | 115                   |
| Tikotiparisuddha        | 106-7              | Durabhisambhava                               | 116                   |
| Tiṇa,rukkhānaṁ visesata | ā 185              | Dussa                                         | 203                   |
| Tiṇṇaṁ kulaputtānaṁ va  |                    | Devatānam idha anisīda                        |                       |
| Titthiyānam paţipatti   | 237                | kāraņāni<br>—                                 | 8                     |
| Titthiyā Sundarim       | 25,                | Devatāsamāgamo                                | . – 91                |
| paribbājikam uyyojesi   | ım 235             | Devatāsaddassa itthipur                       |                       |
| Tissametteyya           | 250                | dhāraṇatā                                     | 5                     |
| Tuṭṭha, kalyarūpānam at |                    | Devadūte avuttakamma                          |                       |
| abhinnatā               | 203, 205           | kāraṇaṁ 20<br>Devasamā brāhmaṇā               | 0, 201, 202<br>51-2-3 |
| Turitacārikā            | 162                | Devasama oranmana  Devā tividhā               | 31-2-3<br>8           |
| Turnacarika             | 102                | Devāsurānam sangāmo                           | 204                   |
| [ Da ]                  |                    | Devorohaņakāle                                | 204                   |
| Dakkhiṇāyana            | 161                | vandanānukkamo                                | 286                   |
| Dassane appiccho        | 218                | Doṇa                                          | 197                   |
| Daļhadhammanibbāna      | 80                 | •                                             | 1,,                   |
| Dāṭhā Bhagavato candal  | xiraṇ <del>ā</del> | [Dha]                                         | 174                   |
| viya                    | 173                | Dhammacakka                                   | 174                   |
| Dānam duvidham          | 23                 | Dhammacariyā                                  | 24                    |
| Dānam nāma              | 23                 | Dhammatakko<br>Dhammadānaṁ                    | 315                   |
| Dānayaññayāgānam sad    | isatā 132          | Dhammasandosavādo                             | 23<br>67              |
| Dāyaka, paṭiggāhakānan  | 'n                 | Dhammassavanak <del>a</del> lo                | 29                    |
| aṅgāni tīṇi             | 144                | Dhammikavanijjā                               | 109                   |
| Diṭṭhadhammika,         |                    | Dhammīkathā                                   | 66                    |
| samparāyikānam ānisa    | aṁsā 238           | Dhitiyā guņe dhārayati                        | 132                   |
|                         | l                  | , <u>, , , , , , , , , , , , , , , , , , </u> | <b>-</b>              |

| Padānukkamo               | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo Piṭṭṭh          | aṅko       |
|---------------------------|-----------|-----------------------------|------------|
| [ Dha ]                   |           | [ Na ]                      |            |
| Dhītaropi puttātveva sanl | khyaṁ     | Niddā, tandi, thīnānam      |            |
| gacchanti                 | 21        | visesatā                    | 283        |
| Dhīra, sapañña, paṇḍita,  |           | Nindā, sattāhameva          |            |
| kusalānam, visesatā       | 182       | bhavissati 2                | 235-6      |
| Dhuta                     | 103       | Nindā, pasamsānam kāraņam   | 273        |
| Dhutanga-akuppanākāro     | 214       | Ninnahuta                   | 197        |
| Dhutangappicchata         | 212       | Nibbānam vivaṭam hoti       |            |
| Dhutangāni terasa         | 213       | ālokova                     | 226        |
| Dhūmaroruva               | 200       | Nibbānam vuccati            |            |
| Dhona                     | 238       | jātimaraņassa antaṁ nāma    | 133        |
| [ Na ]                    |           | Nibbāna                     | 93         |
| Nakkhattānam mukham       | 177       | Nibbānadhammam daṭṭhum n    | a          |
| Nagarasamīpe vāso nāma    |           | sakkonti bālā               | 226        |
| mahāpalibodho             | 295       | Nibbānasacchikiriyā         | 34         |
| Nadīnam mukham            | 177       | Nibbāne dukkhādīnam abhāvo  | 221        |
| Namuci                    | 115       | Nimmitabuddhamāpanam        | 93         |
| Narakam paccayatanham     | 212       | Niraggaļayañña              | 56         |
| Nahuta .                  | 197       | Nirabbuda                   | 197        |
| Nānātitthiyānam sannipā   | to 244    | Nirayapālā pañcavidhabandha | ı <b>–</b> |
| Nāma, rūpakāyā vimutto    |           | nam nāma kāraņam karonti    | 199        |
| khīṇāsavasaṅkhyaṁ ga      | to 309    | Nirāsa 132                  | , 141      |
| Nālakattherassa dassana-  |           | Nivesana                    | 135        |
| savanapucchāsu appicc     | hatā 218  | Nīcavutti-upamā             | 67         |
| Nāļikerādīnam tiņavohār   | o 185     | Nesajjikangam dhutangam     | 213        |
| Niketī                    | 113       | [ Pa ]                      |            |
| Nigrodhapārohānam         |           | Pakoți                      | 197        |
| jāyanākāro                | 40        | Paccattavacanassa to-āde so | 39         |
| Niccabhāva                | 225       | Paccaya-appicchatā          | 212        |

| Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                | Piṭṭhaṅko |
|--------------------------|-----------|----------------------------|-----------|
| [ Pa ]                   |           | [ Pa ]                     |           |
| Paccayānam anavajja-     |           | Paritta, mahāpaññānaṁ      |           |
| paribhuñjanam            | 216       | pavattanam                 | 105       |
| Paccayo catubbidho       | 105-6     | Paribhogadhātu             | 294       |
| Pañcakāmaguņā gadhitāt   | i         | Paribhogamattaññū          | 75        |
| vuccati                  | 282       | Pariyatti-appicchatā       | 213       |
| Paññāvuḍḍho              | 66        | Parissaya (Pākaṭāpākaṭa)   | 230       |
| Paţikkhepassa kāraṇam    | 168       | Paroparānam visesatā       | 136       |
| Paṭiggahaṇamattaññū      | 75        | Pāṭihāriyapakkha           | 108       |
| Paṭipattipūjā            | 15        | Pathaseso                  | 46, 76    |
| Pațisammodanīya,         |           | Pātarāsa                   | 104       |
| paṭisanthārānam visesa   |           | Pādalakkhaṇagāthā          | 258       |
| Paṇītadhamma             | 105       | Pāpam nāma                 | 25        |
| Paṇḍavagiri              | 111       | Pāpabhikkhūnam palāpa-     |           |
| Paṇḍitalakkhaṇāni tīṇi   | 12        | sadisat <del>ā</del>       | 47        |
| Paṇḍitasaddassa viggaho  |           | Pāpasaṅkappā               | 47        |
| Paṇḍitasevanāya phalam   |           | Pāpācāra                   | 47        |
| Paņditassa guņadīpikā gā |           | Pāpicchā                   | 47        |
| Paṇḍitānaṁ adhippāyo     | 154       | Pāra                       | 97        |
| Paṇḍitā puggalā          | 12        | Pāragū                     | 97        |
| Paṇḍito tagaramālādi-    |           | Pāramī                     | 299       |
| gandhabhaṇḍasadiso       | 13        | Pārāyanasutte desite       | _,,       |
| Patirūpadesa             | 16        | dhammābhisamayo            | 320       |
| Pathavī goti vuccati     | 187       | Pāsāṇakacetiya             | 299       |
| Pantasenāsanavāso nāma   |           | Piṅgiyadhammadesanāsut     |           |
| bahūpakāro pabbajitān    |           | Piṅgiya, bāvaribrāhmaṇār   |           |
| Pabbajjāciņņa            | 110       | dhammābhisamayakālo        |           |
| Pabbajitānulomika        | 103       | Pinda                      | 104       |
| Pabhusatti               | 171       | Piņdapātanissitā vitakkā d |           |
| Pamādo arajo nāma nattl  |           | Piṇḍapātikadhutaṅgānaṁ     |           |
| Para                     | 171       | anulomadhutaṅgāni cha      |           |
| Parāyaṇa                 | 99        | anuiomaunutangam cha       | 213       |

| Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko  |
|--------------------------|-----------|------------------------|------------|
| [ Pa ]                   |           | [ Pa - Ba ]            |            |
| Piṇḍapātikadhutaṅgānaṁ   |           | Pokkharasāti brāhmaņas | sa         |
| caraṇaṁ                  | 214       | pavattiṭṭhānaṁ         | 183        |
| Piṇḍolabhāradvājassa     |           | Baddhā vuccanti sissā  | 287        |
| iddhānubhāvo             | 285       | Bālalakkhaņāni tīņi    | 11         |
| Piṇḍolabhāradvājassa     |           | Bālasevanāya ādīnavā   | 11         |
| pubbaparicayo            | 79        | Bālassa aguņā          | 12         |
| Pitāmaha                 | 183       | Bālācariyasevananindā  | 63         |
| Pitāmahayuga             | 183       | Bālā puggalā           | 11         |
| Piyavacana               | 126       | Bālo pūtimacchasadiso  | 12         |
| Pilindavacchassa         |           | Bāhusaccam             | 18         |
| pubbaparicayo            | 79, 80    | Buddha                 | 166        |
| Pucchāya appiccho        | 218       | Buddhakolāhalam        | 3          |
| Pucchitakathā            | 10        | Buddhapaccekabuddha-   |            |
| Puṇṇāpuṇṇamānam vises    | so 219    | khīṇāsavānaṁ nahānat   | ittham 161 |
| Puṇṇo dhammakathikāna    | ım        | Buddha, brāhmaṇānaṁ    |            |
| aggo                     | 286       | sadisatā               | 191        |
| Puthujjanānam ādīnavā    | 104       | Buddhavacanavācanassa  |            |
| Pubbaparicayo khīṇā-     |           | nissando               | 44         |
| savattherānam            | 79        | Buddhā ekam nibaddhatt | hānam-     |
| Pubbavideho sattasahassa | à-        | yeva na gacchanti      | 247        |
| yojano                   | 165       | Buddhānam dassanūpacā  | ire        |
| Pubbasinehena kathanam   | 247       | vipākam na deti        | 196        |
| Pubbāciņņa               | 139       | Buddhālokassa asīti-   |            |
| Pubbārāmavihārassa vise  | eso 219   | hatthabbhantare añño   |            |
| Purisadammasārathi       | 165       | āloko nābhibhoti       | 241        |
| Purisamedhayañña         | 56        | Beluvapaņdu nāma vīņā  | 121        |
| Pūjaneyyānam pūjā appa   | kāpi      | Bodhisatta             | 205        |
| mahapphalā               | 14        | Bodhisattassa āhāru-   |            |
| Pūjaneyyā puggalā        | 14, 15    | pacchedakāraṇam        | 115        |
| Pūtimukho āsīviso        | 178       | Brahmacariya           | 115, 168   |
| Pūrakumbhūpamo paņḍit    | o 217     | Brahmacariya-atthuddhā | ra 33      |

| Padānukkamo            | Piṭṭhaṅko  | Padānukkamo                 | Piţţhaṅko |
|------------------------|------------|-----------------------------|-----------|
| [ Ba ]                 |            | [ Bha ]                     |           |
| Brahmanidhi            | 50         | Bhagavā maggakusalapur      | isa-      |
| Brahmalokamagga        | 143-4      | sadiso                      | 10        |
| Brahmasamo brāhmaņo    | 52-3       | Bhāgineyyo                  | 208       |
| Brāhmaṇacaṇḍālassāpi   |            | Bhavanapumsakaniddeso       | 41        |
| etarahi dullabhatā     | 60         | Bhikkhūnamyeva āmanta       | ne        |
| Brāhmaṇacaṇḍālo        | 59-60      | pucchāvisajjanā             | 122       |
| Brāhmaṇamahāsālā       | 48         | Bhummajālavijjā             | 86        |
| Brāhmaṇavohāra         | 188-9, 192 | Bhūripaññā, bhūrimedhār     | naṁ       |
| Brāhmaṇā kaññābhikkha  | aṁ         | viseso                      | 321       |
| āhiṇḍanti              | 51         | Bhojanaṁ bhuñjanākāro       | 216       |
| Brāhmaṇānaṁ attadatthe | o 49       | [ Ma ]                      |           |
| abhijjhāyanākāro       | 55         | Mamsavaņijjā                | 109       |
| gāvo ghātāpanam        | 57         | Magadhapura = Rājagaha      |           |
| caraṇapariyeṭṭhi       | 51         | Maggabhāvanāya oghatar      |           |
| ciram brahmacariyam    | caritvāpi  | Maṅgalakathāsamutthahanaṁ 1 |           |
| dārapariyesane kāra    | ņam 51     | Maṅgalakolāhalaṁ            | 3         |
| vijjāpariyeṭṭhi        | 51         | Maṅgalacintā                | 2, 3      |
| vede bhinditvā         |            | Maṅgaladesanāpariyosāno     | ,         |
| kūṭamantaganthanaı     | in 55      | arahattapattānam gaṇan      |           |
| [ Bha ]                |            | Maṅgaladosā                 | 94        |
| Bhagavati heṭṭhāpāsāde |            | Maṅgalayojan <del>ā</del>   | 36        |
| vasante bhikkhū upari  | -          | Maccu tividho               | 225       |
| pāsādam nāruhanti      | 70         | Majjapānassa ādīnavā        | 26        |
| Bhagavato āciṇṇaṁ      | 70         | Majjapānassa sabbalahuk     | o         |
| Bhagavato upasaṅkamita | abba-      | vipāko                      | 107       |
| bhāve kāraņāni         | 7          | Majjhimadesaparicchedo      | 16-7      |
| Bhagavā                | 166        | Maṇipallaṅka                | 100       |
| Bhagavā piṇḍāya acari  | 111        | Mattaṁ jāneyya              | 289       |

| Padānukkamo                              | Piṭṭhaṅko  | Padanukkamo Piţţ           | haṅko  |
|------------------------------------------|------------|----------------------------|--------|
| [ Ma ]                                   |            | [ Ma ]                     |        |
| Mattaññū duvidhā                         | 75         | Mātāpitu-upaṭṭhākānaṁ aggo | 21     |
| Manussaloko devatānan                    | ı          | Mātāpitūnam guņā           | 20     |
| paṭikūlo                                 | 8          | Mātāpitūnam paṭikāram kātu | ṁ      |
| Manussā catubbidhā                       | 9          | asamatth <del>a</del>      | 20     |
| Manussānam jīvitaparitt                  | •          |                            |        |
| Mano tīsu bhavesu nivis                  |            | Mānikā                     | 197    |
| Mantasatti                               | 171        | Māra-abhāyanakakathā       | 120    |
| Mantā vuccati paññā                      | 129        | Mārasenā                   | 119    |
| Mandākinidaha                            | 133        | Mārasenā samuṭṭhāpanākāro  | 119    |
| Mariyādabrāhmaņā                         |            | Mārassa senāyo             | 175    |
| sabbapāņe na hanimsu                     |            | Mārā cattāro               | 35     |
| •                                        | 51, 52, 53 | Mārena bodhisattam anuband | lhita- |
| Mahantabhāva                             | 170        | vassānam paricchedo        | 121    |
| Mahāgaṅgā pañca                          | 162        | •                          |        |
| Mahādīpo pañcasatapari                   | •          | Māro pāpimā                | 119    |
| parivāro                                 | 165        | Migāramātuvohāro           | 219    |
| Mahāniraya                               | 200        | Migāramātupāsāde pañca-    |        |
| Mahāmoggallānattheras                    | sa         | kūṭāgāragabbhasatāni honti | i 70   |
| Migāramātupāsāda-                        | 70         | Mukhāni cattāri            | 161    |
| kampāpanam<br>Mahārahadā satta           | 133        | Mukhāni cha                | 177    |
|                                          |            | Mundaka                    | 128-9  |
| Mahāsattassa aṭṭhasamā<br>pavattiṭṭhānaṁ | 119        | Mutamaṅgalaṁ               | 2      |
| Mahāsattassa lakkhaṇa-                   | 119        | Muni                       | 154    |
| sampattitā                               | 207        |                            | 134    |
| Mahāsamuddassa vemaj                     |            | Munibhāvam appattānampi    |        |
| Mahāsammatādirājapara                    | <u> </u>   | Munivohāro                 | 112    |
| Mahī                                     | 162        | Mettābhāvanā               | 143    |
| Māgadhaka, Kosalaraṭṭh                   |            | Moggallāno iddhiyā aggo    | 286    |
| patthā                                   | 197        | Moneyyakolāhalam           | 4      |

| Padānukkamo           | Piṭṭhaṅko       | Padānukkamo I                      | Piṭṭhaṅko  |
|-----------------------|-----------------|------------------------------------|------------|
| [ Ma ]                |                 | [ Ra ]                             |            |
| Moneyyapaţipadā       |                 | Ratanāni kammānubhāven             | ıa         |
| mahānadīsadisā        | 217             | sampajjanti                        | 171        |
| Moneyyapaţipadā       | 218             | Ratanāni satta                     | 171        |
| Moneyyānam bhāsitā-   |                 | Rathakāradaha                      | 133        |
| bhāsitavācā           | 215             | Rāgo duggatīnam patho              | 136        |
| Mosadhamma            | 225             | Rājagaha                           | 139        |
|                       |                 | Rājā                               | 170        |
| Mohanam vuccati kāmag | guṇa 232        | Rājābhirājā                        | 174        |
| [ Ya ]                |                 | Rājā mukham                        | 177        |
| Yajamāno sabbattha    |                 | Rāhulattherassa arahattam          |            |
| pasādehi cittam       | 143             | dhutaṅgasamādānaṁ                  | 75-6       |
| Yajubbeda             | 169             | saddhāpabbajitabhāva-              | 74         |
| Yaññasampadā tisso    | 143             | sādhanam                           | 74         |
| Yathābalasantoso      |                 | Rāhulassa pabbajjā                 | 73         |
| cīvare                | 27              | upasampadā ca<br>Rukkhamūlikaṅgaṁ  | 213        |
| piṇḍapāte             | 28              | Rukkhe phalānam                    | 213        |
| sen <del>a</del> sane | 28              | pakkānukkamo                       | 180        |
|                       | $\frac{28}{28}$ | Rūpūpagā                           | 224        |
| gilānapaccaye         | 28              |                                    | 22 1       |
| Yathālābhasantoso     |                 | [La]                               |            |
| cīvare                | 27              | Lokadhammehi phutthassa            |            |
| piṇḍapāte             | 28              | cittam na kampati?                 | 34         |
| senāsane              | 28              | Lokantarikaniraya                  | 165        |
| gilānapaccaye         | 28              | Loka, pajā, sattānam sadis         | satā 192   |
| Yathāsāruppasantoso   |                 | Loka, paraloka,                    | 217        |
| cīvare                | 27              | sadevakānam visesatā<br>Lokavidū   | 317<br>164 |
| piṇḍapāte             | 28              |                                    | 164<br>169 |
| senāsane              | 28              | Lokāyata<br>Loke ājāniyānam vohāro | 156        |
| gilānapaccaye         | 29              | Lomahamsacittutrāsa                | 39         |
| Yamunā                | 162             | Lohakumbhī                         | 200        |
|                       | 102             | Lonaramom                          | 200        |

| Padānukkamo             | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                           | Piţţhaṅko |
|-------------------------|-----------|---------------------------------------|-----------|
| [ Va ]                  |           | [ Va ]                                |           |
| Vangīsattherassa vatthu | 78-9      | Vedagū                                | 131, 155  |
| Vaṅgīsaparibbājakassa v | vijjā 78  | Vedantagū                             | 133       |
| Vannasaddassa atthuddl  |           | Vedasankhātam                         |           |
| Vattamānavacanam āsar   |           | catumaggañāṇaṁ                        | 64        |
| anāgate                 | 55        | Vepullagiri                           | 111       |
| Vatthukāmasannidhi      | 57        | Vebhāragiri                           | 111       |
| Vatthuttayaratanato aññ |           | Vemattatā aṭṭha                       | 134       |
| uttamaratanam natthi    | 293       | Vevicchamacchariya                    | 283       |
| Vayovuddho              | 66        | Vohārika                              | 293       |
| • • •                   |           | [ Sa ]                                |           |
| Vasibhāvā pañca jhānas  | Sa 215    | Saṁghārāmo nāma sīlav                 | antānaṁ   |
| Vācāya subhāsita-       | 124       | kato, na dussīlānam                   | 47        |
| dubbhāsitānam viseso    |           | Samgho āyamukham                      | 177       |
| Vācāsaddassa atthuddhā  |           | Saṁsāracakka                          | 163       |
| Vājapeyyayañña          | 56        | Sakāco                                | 136-7     |
| Vāsaddo vibhāvanattho   | 53        | Sakkassa maṅgalapañhā-                | •         |
| Vāsadhura               | 42        | pucchanam                             | 4         |
| Vāha                    | 197       | Sakyakulānam ukkaņṭhā                 |           |
| Vinayo duvidho          | 19        | Sakyānam uppatti                      | 85-7      |
| Vipassakena kātabbā-    |           | Saṅkhārūpagā                          | 224       |
| kātabbāni               | 68        | Saṅkhāraloka                          | 164       |
| Vipassanā animittavohā  | raṁ       | Saṅga                                 | 104-5     |
| labhati                 | 76-7      | Sangaho                               | 21-2      |
| Virati tividhā          | 25        | Saṅghāṭīti adhippetāni                | 120       |
| Visavaņijj <del>ā</del> | 109       | tīṇipi cīvarāni                       | 129       |
| Visuddhidevā            | 9         | Sacca = Sapatha Saccānaṁ veneyyavasen | 143       |
| Vīsatipañhā             | 149       | nānappakāratā                         | 227       |
| Vīsavassasatikabrāhmaņ  | na 318    | Saññūpagā                             | 224       |
| Vuḍḍhā cattāro          | 66        | Sattabhūmikapāsāda                    | 291       |
| Vedanūpagā              | 224       | Sattamayuga                           | 183       |
| Vedā tayo               | 169       | Sattaloka                             | 164       |
| . Jan taj o             | 107       |                                       | _ ·       |

| Padānukkamo              | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo                | Piṭṭhaṅko |
|--------------------------|-----------|----------------------------|-----------|
| [ Sa ]                   |           | [ Sa ]                     |           |
| Sattavaņijj <del>ā</del> | 109       | Sambādha                   | 110       |
| Sattānam pakkaphalūpar   | nā 180    | Sambodhi                   | 208       |
| Sattiyogo tividho        | 171       | Sambhinnamariyādabrāh      | mana 54-9 |
| Satto catubbidho         | 224       | Sammāpāsayañña             | 56        |
| Sattha                   | 251       | Sammāsambuddha             | 163       |
| Satthamukho āsīviso      | 179       | Sammutidevā                | 9         |
| Satthavaṇijjā            | 109       |                            |           |
| Satthā                   | 166       | Sammutisanti               | 71        |
| Saddamattaggāhī          | 68        | Sammūļhā caturo janā       | 52        |
| Saddhāpabbajita          | 163       | Sarabhū                    | 162       |
| Santa                    | 131, 265  | Savane appiccho            | 218       |
| Santike nibbānam         | 225       | Sahassabhāgo               | 115       |
| Santiyo tisso            | 71        | Sākiyakoliyānam kalaho     | 89        |
| Santoso dvādasavidho     | 27-9      | Sātā, sātānam viseso       | 268       |
| Sabbapaṭhamam Sāriput    |           | Sāttha, sabyañjanānam      |           |
| vandanaṁ                 | 286       | visesatā                   | 167       |
| Sabbaparisasādhāraņā     |           | Sādhu                      | 99, 138   |
| dhammadesanā             | 122       |                            | ,         |
| Sabhiyavatthu            | 146       | Sādhukam manasi karoth     |           |
| Samaṇako                 | 39        | Sānusandhikathā            | 10        |
| Samaṇa, nhāta, nāgānaṁ   | 1         | Sāmaveda                   | 169       |
| visesatā                 | 152       | Sāriputtassa atīte         |           |
| Samaṇānam dassanam       | 32        | paññāya aggabhāvo          | 286       |
| Samaņā vuccanti bāhira-  | -         | Sāriputtattherassa ācariya | ì-        |
| paribbājakā              | 256       | pūjakatā pakāsanam         | 62        |
| Samathavipassanādhamr    |           | Sāriputta, pasūrānam       |           |
| sabbabuddhānam desa      | ınā 69    | pañhavīmaṁsanā             | 252       |
| Samathavipassanānam      |           | Sāriputto paññāya aggo     | 286       |
| dūrabhāvo                | 105       |                            |           |
| Samādānavirati           | 25        | Sāvakasaddassa pariyāyo    |           |
| Samucchedavirati         | 25        | Sāvatthibyuppatti          | 5         |
| Sampattavirati           | 25        | Sāvittī                    | 130       |

| Padānukkamo               | Piṭṭhaṅko | Padānukkamo P               | iṭṭhaṅko |
|---------------------------|-----------|-----------------------------|----------|
| [ Sa ]                    |           | [ Sa ]                      |          |
| Sāsanavināsanakammassa    | ì         | Subhabhāva                  | 225      |
| phalaṁ                    | 44        | Subhāsitā vācā              | 19, 124  |
| Sāsanassa sāro            | 215       | Sumanamālākāravatthu        | 14       |
| Sikkhā nāma sadā sato sil | kkhā 281  | Surāvaņijjā                 | 109      |
| Sippāni dve               | 19        | Susu, dahara, yuvānam, vis  | se-      |
| Sirikanha                 | 206       | satā                        | 112      |
| Siva                      | 137       | Sūcilomayakkhassa pubba-    |          |
| Sissā baddhāti vuccanti   | 287       | kammaṁ                      | 38       |
| Sīmā                      | 138       | Sūriyamaṇḍalaṁ paññāsayo    | 0-       |
| Sīla, vatānam visesatā    | 237       | janam                       | 165      |
| Sīla, samādhi, paññā-     |           | Sekhāsekhānam paṭipadā      | 302      |
| sikkhānam viseso          | 281       | Senāsananissitā vitakkā dve |          |
| Sīhappapātadaha           | 133       | So-kāro nipātamatto         | 64       |
| Sīhamukham                | 161       | Sovacassatā                 | 31       |
| Sīhahanurañño puttā paño  | ca 89     |                             | 31       |
| Sukha                     | 103       | [ Ha ]                      |          |
| Sukhabhāva                | 225       | Hatthimukham                | 161      |
| Sugata                    | 164       | Habyasesānam adhippāyatt    | ho 128   |
| Sujātāya pāyāso           | 119       | Himavantassa paricchedo     | 160      |
| Suṇātha                   | 49        | Hiriyā dose nisedheti       | 132      |
| Sutamangalam              | 2         | Hīna                        | 148      |

# Suttanipātaṭṭhakathāya dutiyabhāge

# Nāmānam anukkamaņikā

| Nāmānukkamo      | Piṭṭhaṅko        | Nāmānukkamo           | Piṭṭhaṅko    |
|------------------|------------------|-----------------------|--------------|
| [ A - Ā          | [ ]              | [Ā]                   |              |
| Akaniṭṭha        | 3                | Ānandā (dhītā)        | 85           |
| Akittipaṇḍita    | 12               | Āļavaka (yakkha)      | 38, 162      |
| Aggāļavacetiya   | 78-9             | Āļavī (raṭṭha)        | 78, 322      |
| Aṅga (raṭṭha)    | 6, 113           | [I- <u>Ī</u> ]        |              |
| Aṅguttarāpa      | 160, 162         | Icchānaṅgala (gāma)   | 183          |
| Aṅgulimāla       | 162              | , ,                   |              |
| Aciravatī        | 162, 228         | Isigili (pabbata)     | 111          |
| Ajapālanigrodha  | 259              | Īsadhara              | 165          |
| Ajitakesakambala | 148              | [ U - E - O           | ]            |
| Añjana (rājā)    | 89               | Utena                 | 79           |
| Anāthapiņḍika    | 5, 70            | Uttarakuru            | 145-6, 165   |
| Anuruddhatthera  | 7, 29, 286       | Upatissa (kumāra)     | 60-2         |
| Anotatta         | 133, 145, 160    | Upatissa (gāma)       | 60           |
| Anomā (nadī)     | 110, 11          | Upavara               | 85           |
| Aparagoyāna      | 165              | Uposatha              | 85           |
| Ambaṭṭha         | 87               | Usiraddhaja (pabbata) | 16           |
| Amitodana        | 89               | Ekanāļa (brāhmaņagā   |              |
| Ayogharakumāra   | 12               | Erāvaņa               | 100          |
| Aratī            | 259              | Okkāka (rājā)         | 55-6, 85, 87 |
| Assaka (rājā)    | 296              | Okkāmukha (putta)     | 85           |
| Assakaṇṇa        | 165              | •                     | 32           |
| Assajitthera     | 62               | [ Ka ]                |              |
| Aļaka            | 296              | Kakusandha (Buddha)   | 134          |
| Ānandatthera 14  | -5, 36, 91, 110- | Kaccāyana (gotta)     | 148          |
| 11, 1            | 14, 202-3, 235-  | Kaṭamodakatissa       | 11           |
|                  | 6, 247, 296      | Kaṭṭhavāhana (rājā)   | 292          |

| Nāmānukkamo          | Piṭṭhaṅko     | Nāmānukkamo          | Piṭṭhaṅko      |
|----------------------|---------------|----------------------|----------------|
| [ Ka ]               |               | [ Ka ]               |                |
| Kannamundadaha       | 133           |                      | 5, 231, 298-9  |
| Kapila (tāpasa)      | 86            | Kosala (raṭṭha) 48   | 3, 183, 296-7  |
| Kapilatthera         | 42-5          | Kosala (rājā)        | 127, 295       |
| Kapilavatthu 73, 86  | , 89, 91, 299 | [ Kha ]              |                |
| Kamboja              | 110           | Khaṇḍadevī           | 11             |
| Kammāsadhamma (nig   | gama) 257-8   | Khara (yakkha)       | 38-9           |
| Karakaṇḍu (putta)    | 85            | Kharaloma (yakkha)   | 38             |
| Karavīka             | 165           |                      |                |
| Kalyāṇa              | 85            | [ Ga - Gha           | _              |
| Kassapa (Buddha) 38, | 42-4, 134-6,  | Gaṅgā (nadī) 11      | 17, 162, 231,  |
| 196,                 | 239-40, 298   |                      | 291            |
| Kākaṇḍī              | 5             | Gajaṅgala (nigama)   | 16             |
| Kāsi (rājā)          | 30            | Gandhamādanakūṭa     | 160-1          |
| Kāļakūṭa             | 160-1         | Gayā                 | 38             |
| Kuṇāladaha           | 133           | Gijjhakūṭa (pabbata) | 111, 139       |
| Kuru (raṭṭha)        | 162, 257      | Gijjharājā           | 91             |
| Kuvera               | 100           | Giribbaja            | 111            |
| Keniya (jatila)      | 162, 168-9,   | Gotama (Buddha) 6, 7 | 7, 10, 48, 60, |
|                      | 177           | 87-9, 121, 14        | 40, 163, 168,  |
| Kelāsakūţa           | 160-1         | 228-9, 235           | , 241, 253-4,  |
| Kokālika (nagara)    | 194           | 2                    | 99, 311, 322   |
| Kokālika (bhikkhu)   | 11,           | Godha (pura)         | 298            |
| ,                    | 194-6, 198    | Godhāvarī (nadī)     | 296-7          |
| Kokālika (rattha)    | 194           | Ghaṭikāra (brahmā)   | 110            |
| Kokālika (setthi)    | 194           | [ Ca ]               |                |
| Koṇāgamana (Buddha)  | 134           | Caṅkī                | 183            |
| Kola (nagara)        | 88            | Candābha (kumāra)    | 240-1          |
| Kolita (kumāra)      | 60-2          | Candābha (devaputta) | 240            |
| Kolita (gāma)        | 60            | Cātumahārājika       | 2, 4, 9, 24,   |
| Koliya               | 89            | 58, 101, 1           | 13, 178, 203   |

| Nāmānukkamo              | Piṭṭhaṅko        | Nāmānukkamo         | Piṭṭhaṅko    |
|--------------------------|------------------|---------------------|--------------|
| [ Ca - Ch                | a ]              | [ Ta ]              |              |
| Ciñcamāṇavikā            | 11               | Tissatthera 124, 2  | 249-50, 298, |
| Cittā (mahesī)           | 85               |                     | 303          |
| Citrakūṭa                | 160-1            | Tusita              | 89           |
| Ciradīgha (vihāra)       | 32               | Todeyya             | 183, 312     |
| Cunda                    | 64               | [ Tha - Da ]        |              |
| Cūļakokālika             | 194              | Thūṇa (brāhmaṇagāma |              |
| Chaddantadaha            | 133              | Dakkhiņāgiri        | 5            |
| [ Ja ]                   |                  | Ditthamangalika     | 1, 2         |
| Janapadakalyāṇī          | 235              | Devadatta           | 11, 194      |
| Jantu (putta)            | 85               | Devila              | 91           |
| Jantu (mahesī)           | 85               | Doṇa (brāhmaṇa)     | 60           |
| ,                        | 2, 61-2, 78, 86, | [ Dha - Na ]        | l            |
| 135, 147, 160, 165, 174, |                  | Dhaniyatthera       | 162          |
| 235, 24                  | 40-1, 252, 291   | Dhammika (upāsaka)  | 99           |
| Jāṇussoṇi                | 183              | Dhotodana           | 89           |
| Jālinī (mahesī)          | 85               | Nanda               | 101          |
| Jeta (kumāra)            | 5                | Nāgasena            | 173          |
| Jetavana 5, 7, 4         | 4, 70, 78, 102,  | Nāṭa                | 148          |
| 110, 196, 22             | 28, 235, 240-1,  | Nārada              | 91           |
|                          | 249, 253-5       | Nigaṇṭhanāṭaputta   | 148          |
| [ Ta ]                   |                  | Nigrodhakappatthera | 79, 80, 82   |
| Taṇhā                    | 259              | Nigrodhārāma        | 89           |
| Tāpanā                   | 42, 44           | Nimirājā            | 12           |
| Tārukkha                 | 183-4            | Nemindhara          | 165          |
|                          | , 79, 101, 165,  | Nerañjarā (nadī)    | 114          |
| 20                       | 03-4, 240, 285   | [ Pa ]              |              |
| Tiyaggaļapāsāņa          | 162              | Pakudhakaccāyana    | 148          |
| Tiyaggaļā (pokkhara      | ņī) 161-2        | Pañcasikha          | 121          |

| [Pa - Pha]         [Ma]           Paṇḍava (pabbata)         111-2         Magha         204           Padumuttara (Buddha) 74, 176, 202         Maghadeva         85           Paranimmitavasavattī         13         Mangala (Buddha)         134           Pavana (nagara)         298         Macala (gāma)         204           Pasūra (paribbājaka)         252-5, 257         Mandākinidaha         133           Pingiya         320-2         Mandhātu         85           Piņdolabhāradvāja         79, 285         Mallikā         14           Pijā (dhītā)         85         Mallikā         14           Pijā (dhītā)         85         Mallikā         14           Pijā (dhītā)         85         Malākassapatthera         13, 162           Pukkusāti         162         Mahākassapatthera         13, 162           Puņņa         2         Mahākassapatthera         13, 162           Puņņatthera         31, 286         Mahāmoggallānatthera         13, 17, 47           Pubbarāma         219         Mahāmoggallānatthera         13, 17, 47           Phussa         21         Mahāwana         90-1, 285           Phussakokila         91         Magadha (brāhmaṇa)         257,                       | Nāmānukkamo          | Piṭṭhaṅko    | Nāmānukkamo         | Piṭṭhaṅko    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|--------------|---------------------|--------------|
| Padumuttara (Buddha)74, 176, 202         Maghadeva         85           Paranimmitavasavattī         13         Maghadeva         85           Pasūra (paribbājaka)         252-5, 257         Mandākinidaha         133           Pingiya         320-2         Mandākinidaha         133           Mandākinidaha         133         Mandākinidaha         133           Mandākunidaha         133         Mandākinidaha         134           Mallikā         14         Mahākassapatthera         13, 162           Mahākokālika         194         Mahākokālika         194           Puņņatthera         31, 286         Mahāmāgovinda         12           Puņanakassapa         11, 148         198, 228, 285-6           Phussa         2         Mahāwana         90-1, 285           Mahī (nadī)         160, 162           Māgandia (vbrāhmaṇa)                                      | [ Pa - Pha ]         |              | [ Ma ]              |              |
| Paranimmitavasavattī         13         Mangala (Buddha)         134           Pavana (nagara)         298         Macala (gāma)         204           Pasūra (paribbājaka)         252-5, 257         Mandākinidaha         133           Pingiya         320-2         Mandhātu         85           Piņdolabhāradvāja         79, 285         Mallikā         14           Piyā (dhītā)         85         Mahākappina         162           Pilindavaccha         79         Mahākassapatthera         13, 162           Puņņa         2         Mahākokālika         194           Puņņatthera         31, 286         Mahāgovinda         12           Puņņamukha         91         Mahāmāgvādevī         89           Mahāmagala (Buddha)         133           Mandākinidaha         133         162           Mahākassapatthera         13, 162         Mahākokālika         194           Mahāmāgala (Buddha)         12         Mahākassapatthera         13, 162           Mahāmagala (Buddha)         12         Mahāmagala (brāhera 13, 17, 47,         170-1, 73, 195,           Pubsakokila         91         Mahāvana         90-1, 285         Mahī (nadī)         160, 162           Phussakokila                      | Paṇḍava (pabbata)    | 111-2        | Magha               | 204          |
| Pavana (nagara)         298           Pasūra (paribbājaka)         252-5, 257           Pinģiya         320-2           Piņdolabhāradvāja         79, 285           Piyā (dhītā)         85           Pilindavaccha         79           Pukkusāti         162           Puņņa         2           Puņņatthera         31, 286           Puņņamukha         91           Pubbavideha         165           Pubbārāma         219           Pūraņakassapa         11, 148           Pokkarasāti         103-4           Phussa         2           Phussakokila         91           Mahāvana         90-1, 285           Mahī (nadī)         160, 162           Mahosadha         12           Mahosadha         12           Mangadha (brāhmaņa)         257, 259-           Māgadha         6, 14, 169,           299           Buddhaghosa         324           Beļuvapaņdu (vīņa)         121           Bhāradvāja         130, 183, 192           Bhoga (gāma)         60, 183           Makkhaligosāla         148           Magadha (raṭṭha) 5, 101, 111, 113, <t< td=""><td>Padumuttara (Buddha)</td><td>74, 176, 202</td><td>Maghadeva</td><td>85</td></t<>                                                                       | Padumuttara (Buddha) | 74, 176, 202 | Maghadeva           | 85           |
| Pasūra (paribbājaka)         252-5, 257           Pinģiya         320-2           Piņģolabhāradvāja         79, 285           Piyā (dhītā)         85           Pilindavaccha         79           Pukkusāti         162           Puņņa         2           Puņņatthera         31, 286           Puņņamukha         91           Pubbavideha         165           Pubbārāma         219           Pūraņakassapa         11, 148           Pokkharasāti         103-4           Phussa         2           Phussakokila         91           Mahāvana         90-1, 285           Mahī (nadī)         160, 162           Mahosadha         12           Māganḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Māgadha         6, 14, 169,           299         Māgha         139           Māgha                                                                                                                                                                                                              | Paranimmitavasavattī | 13           | Maṅgala (Buddha)    | 134          |
| Pingiya         320-2         Mandhātu         85           Piņdolabhāradvāja         79, 285         Mallikā         14           Piyā (dhītā)         85         Mallikā         14           Piyā (dhītā)         85         Mallikā         14           Pilindavaccha         79         Mahākassapatthera         13, 162           Puņņa         2         Mahākokālika         194           Puņņatthera         31, 286         Mahāgovinda         12           Puņņamukha         91         Mahāmāgovinda         12           Pubbārāma         219         Mahāmoggallānatthera         13, 17, 47,           Pubraņakassapa         11, 148         198, 228, 285-6           Pokkharasāti         103-4         Mahāwana         90-1, 285           Phussa         2         Mahō (nadī)         160, 162           Phussakokila         91         Māgaṇḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Barāṇasī         209, 239, 291-4         Māgadha         6, 14, 169,           Beluvapaṇḍu (vīṇa)         121         Māgha         139           Beluvapaṇḍu (vīṇa)         121         Māgha (brāhmaṇa)         139           Bhoga (gāma)         60, 183         Māra         <                                   | Pavana (nagara)      | 298          | Macala (gāma)       | 204          |
| Piṇḍolabhāradvāja         79, 285         Maldikā         14           Piyā (dhītā)         85         Mahākaspina         162           Pilindavaccha         79         Mahākassapatthera         13, 162           Pukkusāti         162         Mahākokālika         194           Puṇṇa         2         Mahākokālika         194           Puṇṇatthera         31, 286         Mahāgovinda         12           Puṇṇamukha         91         Mahāmoggallānatthera         13, 17, 47,           Pubbarāma         219         Mahāmoggallānatthera         13, 17, 47,           Pubkharasāti         103-4         Mahāvana         90-1, 285           Phussa         2         Mahī (nadī)         160, 162           Phussakokila         91         Mahosadha         12           Phussakokila         91         Maganḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Bāvarī         295, 298, 322         Māgaha         6, 14, 169,           Bimbisāra         14, 111, 169         Māgha         139           Beļuvapaṇḍu (vīṇa)         121         Māgha (brāhmaṇa)         139           Bhāradvāja         130, 183, 192         Mātali         22           Bhoga (gāma)         60, 183<                              | Pasūra (paribbājaka) | 252-5, 257   | Mandākinidaha       | 133          |
| Piyā (dhītā)         85           Pilindavaccha         79           Pukkusāti         162           Puņņa         2           Puņņatthera         31, 286           Puņņamukha         91           Pubbavideha         165           Pubbārāma         219           Pūraņakassapa         11, 148           Pokkharasāti         103-4           Phussa         2           Phussakokila         91           Mahāwana         90-1, 285           Mahā (nadī)         160, 162           Mahosadha         12           Māgaņḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Māganḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Māgha         6, 14, 169,           Beluvapaṇḍu (vīṇa)         121         Māgha         139           Bhāradvāja         130, 183, 192         Māgha (brāhmaṇa)         139           Bhoga (gāma)         60, 183         Māra         116, 119-21, 259,           Magadha (raṭṭha) 5, 101, 111, 113,         Māhissati (pura)         298                                                                                                                                                                                                                                                                  | Piṅgiya              | 320-2        | Mandhātu            | 85           |
| Piyā (dhītā)         85         Mahākappina         162           Pilindavaccha         79         Mahākassapatthera         13, 162           Pukkusāti         162         Mahākassapatthera         13, 162           Puņņa         2         Mahākokālika         194           Puņņatthera         31, 286         Mahāgovinda         12           Puņņamukha         91         Mahāmāgovinda         12           Pubbarāma         219         Mahāmoggallānatthera         13, 17, 47,           Pubbārāma         219         Mahāwana         90-1, 285           Pokkharasāti         103-4         Mahāvana         90-1, 285           Phussa         2         Mahosadha         12           Phussakokila         91         Māgaṇḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Imaganḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Māgadha         6, 14, 169,           Māgha         139           Māgha         139           Māgha (brāhmaṇa)         139           Māgha (brāhmaṇa) <td>Piṇḍolabhāradvāja</td> <td>79, 285</td> <td>Mallikā</td> <td>14</td> | Piṇḍolabhāradvāja    | 79, 285      | Mallikā             | 14           |
| Pilindavaccha         79         Mahākassapatthera         13, 162           Puņņa         2         Mahākokālika         194           Puņņatthera         31, 286         Mahāgovinda         12           Puņņamukha         91         Mahāmagovinda         12           Pubbavideha         165         Mahāmoggallānatthera         13, 17, 47,           Pubbārāma         219         Mahāwana         198, 228, 285-6           Pokkharasāti         103-4         Mahāvana         90-1, 285           Phussa         2         Mahā (nadī)         160, 162           Phussakokila         91         Māgaṇḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Imagandiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Māgadha         6, 14, 169,           Māgha         139           Māgha         116, 119-21, 259           Māgadha (raṭṭha) 5, 101, 111, 111, 113<                                                                                                         | Piyā (dhītā)         | 85           |                     | 162          |
| Pukkusāti         162           Puņņa         2           Puņņatthera         31, 286           Puņņamukha         91           Pubbavideha         165           Pubbārāma         219           Pūraņakassapa         11, 148           Pokkharasāti         103-4           Phussa         2           Phussakokila         91           IBārāṇasī         209, 239, 291-4           Bāvarī         295, 298, 322           Bimbisāra         14, 111, 169           Buddhaghosa         324           Beļuvapaṇḍu (vīṇa)         121           Bhāradvāja         130, 183, 192           Bhoga (gāma)         60, 183           Makkhaligosāla         148           Magadha (raṭṭha) 5, 101, 111, 113,         Māhākokālika         194           Mahāmāgadevī         89           Mahāmagadevī         89           Mahāmāgadevī         10, 17, 47,           Mahāvana         90-1, 285           Mahāvana         12           Māganḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Māgha (brāhmaṇa)         139           Māgha (brāhmaṇa)         139           Māgha (brāhmaṇa)         13                                                                                                                                        | Pilindavaccha        | 79           | **                  |              |
| Puṇṇa         2           Puṇṇatthera         31, 286           Puṇṇamukha         91           Pubbavideha         165           Pubbārāma         219           Pūraṇakassapa         11, 148           Pokkharasāti         103-4           Phussa         2           Phussakokila         91           I Ba - Bha - Ma ]         Mahāwana         90-1, 285           Mahī (nadī)         160, 162           Mahosadha         12           Māgaṇḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Māgadha         6, 14, 169,           Māgha         139           Māgha (brāhmaṇa)         139                                                                                                                                                        | Pukkusāti            | 162          | •                   |              |
| Puṇṇatthera         31, 286           Puṇṇamukha         91           Pubbavideha         165           Pubbārāma         219           Pūraṇakassapa         11, 148           Pokkharasāti         103-4           Phussa         2           Phussakokila         91           Bārāṇasī         209, 239, 291-4           Bāvarī         295, 298, 322           Bimbisāra         14, 111, 169           Buddhaghosa         324           Beļuvapaṇḍu (vīṇa)         121           Bhāradvāja         130, 183, 192           Bhoga (gāma)         60, 183           Makkhaligosāla         148           Magadha (raiṭha) 5, 101, 111, 113,         Māhissati (pura)           89         Mahāmāmāyādevī         89           Mahāmāmāyādevī         70-1, 73, 195,           Mahā (nadī)         160, 162           Māgaṇḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Māgha         60           Māgha         139           Māgha (brāhmaṇa)         139           Mātali         22           Māra         116, 119-21, 259,           Magadha (raiṭha) 5, 101, 111, 113,         Māhissati (pura)         298                                                                                                                      | Puṇṇa                | 2            |                     |              |
| Puṇṇamukna         91           Pubbavideha         165           Pubbārāma         219           Pūraṇakassapa         11, 148           Pokkharasāti         103-4           Phussa         2           Phussakokila         91           Mahāvana         90-1, 285           Mahī (nadī)         160, 162           Mahosadha         12           Māgaṇḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Māgadha         6, 14, 169,           Buddhaghosa         324           Beļuvapaṇḍu (vīṇa)         121           Bhōga (gāma)         60, 183           Magadha (raṭṭha) 5, 101, 111, 113,         Māhissati (pura)           Māhāvana         90-1, 285           Mahā (nadī)         160, 162           Māgaṇḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Māgadha         6, 14, 169,           Māgha (brāhmaṇa)         139           Mātali         22           Māra         116, 119-21, 259,           Makkhaligosāla         148           Magadha (raṭṭha) 5, 101, 111, 113,         Māhissati (pura)         298                                                                                                                                                                                                           | Puṇṇatthera          | 31, 286      |                     |              |
| Pubbārāma         219         70-1, 73, 195,           Pūraņakassapa         11, 148         198, 228, 285-6           Pokkharasāti         103-4         Mahāvana         90-1, 285           Phussa         2         Mahī (nadī)         160, 162           Phussakokila         91         Māgaņḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Bārāṇasī         209, 239, 291-4         Māgadha         6, 14, 169,           Bāwarī         295, 298, 322         Māgha         6, 14, 169,           Buddhaghosa         324         Māgha (brāhmaṇa)         139           Beļuvapaṇḍu (vīṇa)         121         Māgha (brāhmaṇa)         139           Bhāradvāja         130, 183, 192         Mātali         22           Bhoga (gāma)         60, 183         Māra         116, 119-21, 259,           Makkhaligosāla         148         Māhissati (pura)         298                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Puṇṇamukha           | -            | •                   |              |
| Pūraṇakassapa         11, 148         198, 228, 285-6           Pokkharasāti         103-4         Mahāvana         90-1, 285           Phussa         2         Mahī (nadī)         160, 162           Phussakokila         91         Mahosadha         12           I Ba - Bha - Ma ]         Magaṇḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Bāraṇasī         209, 239, 291-4         Māgadha         60           Bāvarī         295, 298, 322         Māgadha         6, 14, 169,           Buddhaghosa         324         Māgha         139           Beluvapaṇḍu (vīṇa)         121         Māgha (brāhmaṇa)         139           Bhāradvāja         130, 183, 192         Mātali         22           Bhoga (gāma)         60, 183         Māra         116, 119-21, 259,           Makkhaligosāla         148         Māhissati (pura)         298                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Pubbavideha          | 165          |                     |              |
| Pokkharasāti         103-4         Mahāvana         90-1, 285           Phussa         2         Mahī (nadī)         160, 162           Phussakokila         91         Māgaṇḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Bārāṇasī         209, 239, 291-4         Māgaṇḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Bāwarī         295, 298, 322         Māgadha         6, 14, 169,           Buddhaghosa         324         Māgha (brāhmaṇa)         139           Beļuvapaṇḍu (vīṇa)         121         Māgha (brāhmaṇa)         139           Bhoga (gāma)         60, 183         Māra         116, 119-21, 259,           Makkhaligosāla         148         Māhissati (pura)         298                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Pubbārāma            | 219          |                     | , , ,        |
| Phussa         2         Mahī (nadī)         160, 162           Phussakokila         91         Mahosadha         12           [Ba - Bha - Ma]         Māgaṇḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Bārāṇasī         209, 239, 291-4         Māgadha         60           Bāvarī         295, 298, 322         Māgadha         6, 14, 169,           Buddhaghosa         324         Māgha         139           Beļuvapaṇḍu (vīṇa)         121         Māgha (brāhmaṇa)         139           Bhāradvāja         130, 183, 192         Mātali         22           Bhoga (gāma)         60, 183         Māra         116, 119-21, 259,           Makkhaligosāla         148         Māhissati (pura)         298                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Pūraņakassapa        | 11, 148      |                     |              |
| Phussakokila         91         Mahosadha         12           [ Ba - Bha - Ma ]         Māgaṇḍiya (brāhmaṇa)         257, 259-           Bārāṇasī         209, 239, 291-4         Māgadha         60           Bāvarī         295, 298, 322         Māgadha         6, 14, 169,           Bimbisāra         14, 111, 169         Māgha         139           Beļuvapaṇḍu (vīṇa)         121         Māgha (brāhmaṇa)         139           Bhāradvāja         130, 183, 192         Mātali         22           Bhoga (gāma)         60, 183         Māra         116, 119-21, 259,           Makkhaligosāla         148         Māhissati (pura)         298                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Pokkharasāti         | 103-4        |                     | •            |
| I lidissakokha         [Ba - Bha - Ma]         Bārāṇasī       209, 239, 291-4         Bāvarī       295, 298, 322         Bimbisāra       14, 111, 169         Buddhaghosa       324         Beļuvapaṇḍu (vīṇa)       121         Bhāradvāja       130, 183, 192         Bhoga (gāma)       60, 183         Mātali       22         Māra       116, 119-21, 259,         Makkhaligosāla       148         Magadha (raṭṭha) 5, 101, 111, 113,       Māhissati (pura)       298                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Phussa               | 2            |                     | ,            |
| Bārāṇasī         209, 239, 291-4         Māgadha         60           Bāvarī         295, 298, 322         Māgadha         6, 14, 169,           Bimbisāra         14, 111, 169         Māgha         139           Beļuvapaṇḍu (vīṇa)         121         Māgha (brāhmaṇa)         139           Bhāradvāja         130, 183, 192         Mātali         22           Bhoga (gāma)         60, 183         Māra         116, 119-21, 259,           Makkhaligosāla         148         312-3           Magadha (raṭṭha) 5, 101, 111, 113,         Māhissati (pura)         298                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Phussakokila         | 91           |                     |              |
| Bārāṇasī       209, 239, 291-4       Māgadha       60         Bāvarī       295, 298, 322       Māgadha       6, 14, 169,         Bimbisāra       14, 111, 169       Māgha       139         Beļuvapaṇḍu (vīṇa)       121       Māgha (brāhmaṇa)       139         Bhāradvāja       130, 183, 192       Mātali       22         Bhoga (gāma)       60, 183       Māra       116, 119-21, 259,         Makkhaligosāla       148       312-3         Magadha (raṭṭha) 5, 101, 111, 113,       Māhissati (pura)       298                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | [ Ba - Bha - N       | Ma]          | Māgaṇḍiya (brāhmaṇa |              |
| Bāvarī       295, 298, 322       Māgadha       6, 14, 169,         Bimbisāra       14, 111, 169       299         Buddhaghosa       324       Māgha       139         Beļuvapaṇḍu (vīṇa)       121       Māgha (brāhmaṇa)       139         Bhāradvāja       130, 183, 192       Mātali       22         Bhoga (gāma)       60, 183       Māra       116, 119-21, 259,         Makkhaligosāla       148       312-3         Magadha (raṭṭha) 5, 101, 111, 113,       Māhissati (pura)       298                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <del>-</del>         | _            |                     |              |
| Bimbisāra       14, 111, 169       Māgha       299         Buddhaghosa       324       Māgha       139         Beļuvapaṇḍu (vīṇa)       121       Māgha (brāhmaṇa)       139         Bhāradvāja       130, 183, 192       Mātali       22         Bhoga (gāma)       60, 183       Māra       116, 119-21, 259,         Makkhaligosāla       148       312-3         Magadha (raṭṭha) 5, 101, 111, 113,       Māhissati (pura)       298                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •                    |              | Māgadha             | 6, 14, 169,  |
| Buddhaghosa       324       Māgha       139         Beļuvapaņḍu (vīṇa)       121       Māgha (brāhmaṇa)       139         Bhāradvāja       130, 183, 192       Mātali       22         Bhoga (gāma)       60, 183       Māra       116, 119-21, 259,         Makkhaligosāla       148       312-3         Magadha (raṭṭha) 5, 101, 111, 113,       Māhissati (pura)       298                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Bimbisāra            | 14, 111, 169 |                     | 299          |
| Beļuvapaņḍu (vīṇa)       121       Māgha (brāhmaṇa)       139         Bhāradvāja       130, 183, 192       Mātali       22         Bhoga (gāma)       60, 183       Māra       116, 119-21, 259,         Makkhaligosāla       148       312-3         Magadha (raṭṭha) 5, 101, 111, 113,       Māhissati (pura)       298                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Buddhaghosa          |              | Māgha               | 139          |
| Bhāradvāja         130, 183, 192         Mātali         22           Bhoga (gāma)         60, 183         Māra         116, 119-21, 259,           Makkhaligosāla         148         312-3           Magadha (raṭṭha) 5, 101, 111, 113,         Māhissati (pura)         298                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <u>-</u>             | 121          | Māgha (brāhmaṇa)    | 139          |
| Bhoga (gāma)       60, 183       Māra       116, 119-21, 259,         Makkhaligosāla       148       312-3         Magadha (raṭṭha) 5, 101, 111, 113,       Māhissati (pura)       298                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                      |              | Mātali              | 22           |
| Makkhaligosāla148312-3Magadha (raṭṭha) 5, 101, 111, 113,Māhissati (pura)298                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | · ·                  | 60, 183      | Māra 116,           | 119-21, 259, |
| Magadha (raṭṭha) 5, 101, 111, 113, Māhissati (pura) 298                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                      |              |                     | 312-3        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | _                    |              | Māhissati (pura)    | 298          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                      |              | Migāra (seṭṭhi)     | 70-1, 219    |

| Nāmānukkamo           | Piṭṭhaṅko     | Nāmānukkamo           | Piṭṭhaṅko    |
|-----------------------|---------------|-----------------------|--------------|
| [ Ma - Ya ]           |               | [ Va ]                |              |
| Milinda (rājā)        | 173           | Vijitā (dhītā)        | 85           |
| Mutamaṅgalika         | 2             | Viñjha (pabbata)      | 161          |
| Metteyya 249-         | 50, 298, 303  | Vidhura               | 12           |
| Moggallānī (brāhmaņī) | ) 60          | Vinataka              | 165          |
| Yugandhara            | 165           | Vipassī (Buddha)      | 82, 134      |
| Yamunā (nadī)         | 117, 162      | Visākha (upāsikā)     | 219          |
| [ Ra ]                |               | Visākhā (mahesī)      | 85           |
| Ragā (māradhītā)      | 259           | Vediyaka              | 32           |
| ,                     | 6, 60-2, 111, | Vepulla (pabbata)     | 111          |
|                       | 46, 285, 299  | Vebhāra (pabbata)     | 111          |
| Rathakāradaha         | 133           | Vessabhū (Buddha)     | 134          |
| Rāma (rājā)           | 87-8          | Vessavaņa             | 100-1        |
| Rāhula (kumāra)       | 73            | Veļukaņḍaka (nagara)  | 101          |
| Rāhulatthera          | 74-7          | Veļuvana              | 7, 144-6     |
| Rūpasārī (brāhmaņī)   | 60            | [ Sa ]                |              |
| Roja                  | 85            | Sakka (devarājā)      | 4, 12-3, 22, |
| Rohiņī (nadī)         | 89            | 31, 58, 62, 10        |              |
| [ La - Va ]           |               | Sakka (raṭṭha)        | 91           |
| Lāludāyī              | 254           | Sakkodana             | 89           |
| Lohakumbhī            | 200-1         | Saṅkassanagara        | 285          |
| Vaṅganta (brāhmaṇa)   | 65            | Saṅkha (nāgarājā)     | 74           |
| Vangīsatthera         | 77-8, 84      | Sañcayabelaṭṭhaputta  | 148          |
| Vanasāvatthi          | 298           | Sabhiya (paribbājaka) | 145-8,       |
| Vara                  | 85            |                       | 159-60       |
| Varakalyāṇa           | 85            | Samuddadatta          | 11           |
| Varamandhātu          | 85            | Sarabhaṅga (isi)      | 12, 31       |
| Vararoja              | 85            | Sarabhū (nadī)        | 162          |
| Vāsettha              | 183, 192-3    | Sallavatī (nadī)      | 16           |
| Vijitasenā (dhītā)    | 85            | Savattha (isi)        | 5            |

| Nāmānukkamo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Piṭṭhaṅko       | Nāmānukkamo           | Piṭṭhaṅko     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|-----------------------|---------------|
| [ Sa ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                 | [ Sa ]                |               |
| Sahampati (brahmā)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 196             | Sutasoma              | 12            |
| Sāketa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 246, 298-9      | Sudassanakūṭa         | 160, 1        |
| Sādhanī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 42, 44          | Sudassana (pabbata)   | 160, 165      |
| Sāriputtatthera                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 13, 17, 60,     | Sudassī (devaloka)    | 3             |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 73-4, 81, 110,  | Suddhodana 89, 1      | 11, 114, 203  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 175, 195, 228,  | Sunāparanta           | 31            |
| , in the second | 252-3, 286-8    | Sunetta               | 12            |
| Sāvatthi 5, 16,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 43, 70, 78, 90, | Sundarikabhāradvāja   | 127, 8        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 194, 219, 228,  | Sundarikā (nadī)      | 128           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 | Sundarī (paribbājikā) | 235-6         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 235, 240, 244,  | Suppabuddha (sakka)   | 82            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 50, 252, 4-257, | Suppiyā (dhītā)       | 85            |
| 285, 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 96, 298-9, 320, | Sumana                | 2             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 322             | Sumanamālākāra        | 14            |
| Sikhī (Buddha)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 134             | Sumanissara (paccekal | *             |
| Siddhattha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 111, 114, 119   | Sūciloma (yakkha)     | 38-9          |
| Sinipura (putta)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 85              | Setakaṇṇika (nigama)  | 16            |
| Sirivaḍḍha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 2               | Setabya               | 299           |
| Sirī                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 2               | Sodhana               | 42-4          |
| Sīhahanu (rājā)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 203             | [ Ha ]                |               |
| Sīhappapāta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 133             | Hatthā (mahesī)       | 85            |
| Sīhaļadīpa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 16, 124         | Hatthinika (putta)    | 85            |
| Sukkodana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 89              | * ′                   | 6, 90, 145-6, |
| Sutamaṅgalika                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 2               |                       | 83, 203, 291  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _               | l                     | •             |

### Suttanipātaṭṭhakathāya dutiyabhāge

## Nānāpāṭhā

Paṭhamo mūlapāṭho, Sī = Sīhaļapotthakam, Syā = Syāmapotthakam, I = Ingalisapotthakam, Ka = kesuci Marammapotthakesu dissamānapāṭho, Ka-Sī = kesuci Sīhaļapotthakesu dissamānapāṭho.

#### Suttanipātatthakathāya Dutiyabhāge

| Nānāpāṭhā                                                                                                   | Piṭṭhaṅkā |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ A ]                                                                                                       |           |
| Akkamitvā = Atikkamitvā (Ka)                                                                                | 86        |
| Aggacetiye = Aggāļave cetiye (Ka) Sam-Ţtha 1. 246                                                           | 78        |
| Ajuham = Juhāmi (Syā, Ka)                                                                                   | 137       |
| Ajjhatta $\dot{m} = Ajjhatt\bar{a}na\dot{m} (S\bar{\imath})$                                                | 259       |
| Aņumattopīti = Aņumattenāpīti (Sī)                                                                          | 116       |
| Atikkamitv $\bar{a} = At\bar{i}yitv\bar{a}$ (S $\bar{i}$ )                                                  | 4         |
| Ativelam = Atītavelam (Sī)                                                                                  | 290       |
| Attanā janitā puttāpi = Attano jātā puttāpi (Sī)                                                            |           |
| Attano jātaputtāpi (Syā, Ka)                                                                                | 21        |
| Attan $\bar{a}$ = Attano (S $\bar{i}$ )                                                                     | 143       |
| $Attano = Attan\bar{a} (S\bar{i})$                                                                          | 137, 165  |
| Attamāninti = Attamānīti (Syā, Ka)                                                                          | 225       |
| Attā nirattā = Attam nirattam (Sī, Syā, Ka)                                                                 | 239       |
| Attheta $\dot{m}$ = Atthetampi (S $\bar{i}$ , Ka)                                                           | 128       |
| Adhimattataṇh $\bar{a}$ lakkhaṇ $\bar{a}$ = Adhikataṇh $\bar{a}$ saṅkh $\bar{a}$ t $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ ) | 68        |
| Anānuyāyīti = Anānuvāyīti (Syā)                                                                             | 309       |
| Aniṭṭhurīti anissukī = Anuddharīti anissukī (Sī)                                                            |           |
| Anuṭṭhurīti anussikī (Syā)                                                                                  | 284       |
| Aniddhurītipi = Aniṭṭhurītipi (Sī) Anuddharītipi (Syā)                                                      | 284       |

| Nānāpāṭhā Pi                                                              | ṭṭhaṅkā |
|---------------------------------------------------------------------------|---------|
| [ A - Ā - I ]                                                             |         |
| Anibbāhakabhāvam = Anibbānavāhakabhāvam (Sī)                              |         |
| Anibbāhaṇabhāvaṁ (Ka)                                                     | 242     |
| Anugāmikam attādhīnam = Anugāmikattā nidhīnam (Syā, Ka)                   | 45      |
| Anupubbapadavaṇṇan $\bar{a}$ = Anupadavaṇṇan $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ )     | 9       |
| Anvagum āsattam pāpuņimsu = Anvagum pāpuņimsu (Sī)                        |         |
| Anvagum āsattatam pāpuņimsu (Syā                                          | ) 59    |
| Apakassatha = Avakassatha ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ , $Ka$ )             | 47      |
| $Apar\bar{a} = Avar\bar{a} (S\bar{i})$                                    | 136     |
| Aparājitapallaṅke = Aparājitapallaṅkena (Sī)                              | 119     |
| Apahārite = Apasādite (Sī, Ka)                                            | 255     |
| Appāṇakajjhānamanuyuñjantaṁ = Appānakajjhānamanuyuñjantaṁ (l              | Ka)115  |
| Abbuda $\dot{m} = Abh\bar{u}ta\dot{m}$ (Sī)                               | 59      |
| Abhaya $\dot{m} = Abh\bar{a}y\bar{a} (S\bar{\iota})$                      | 52      |
| Abhāyitabba $\dot{m}$ = Abhāyitabbā (Sī)                                  | 51      |
| Abhinibbajjiyāthāti = Abhinibbijjayāthāti (Sī)                            |         |
| Abhinibbijjiyāthāti (Syā)                                                 | 47      |
| Abhirucikāni = Abhiruciya tāni (Sī) Abhirucitāni (Syā)                    | 11      |
| $Ar\bar{u}p\bar{a}ti = \bar{A}rupp\bar{a}ti \ (S\bar{\imath})$            | 225     |
| $Ahu = \bar{A}hu (S\bar{i}, Ka)$                                          | 126     |
| Aļakassa = Muļakassa (Syā) Maļakassa (Cūļaniddese)                        |         |
| Am-Ṭṭha 1. 257                                                            | 296     |
| $\bar{A}$ dikam katham subhaviniya = $\bar{A}$ dikaya kamanugaminiya (Sī) | 41      |
| Āmaṁ pattanti kācajātaṁ mattikābhājanaṁ = Āmaṁ pattanti āmaṁ              |         |
| mattikābhājanaṁ (Sī) Āmapakkanti āmamattikābhājanaṁ (Syā)                 | 120     |
| $\bar{A}san\bar{a} = Alasabh\bar{a}v\bar{a}$ (Sī)                         | 71      |
| Icchānaṅgaloti gāmassa = Icchānaṅgalanti nigamassa (Ka)                   | 183     |
| Idam vohāramattam ajānantā = Idam vohāramajānantā (Syā)                   |         |
| Idamajānantā (Sī, Ma-Ṭṭha 3. 300)                                         | 192     |
| Issāmanakatāya = Issāpakatatāya (Syā)                                     | 63      |

| Nānāpāṭhā Piṭi                                               | haṅkā |
|--------------------------------------------------------------|-------|
| [U]                                                          |       |
| Uggahaṇanti maññeti = Uggaṇhanta'maññeti (Sī)                | 276   |
| Uddham sa = Uddham so (Sī, Syā)                              | 272   |
| Upaññissanti upaññāpeyyam = Upaññassanti upaññayissam (Sī)   | 216   |
| Upento = Upeto $(S\bar{i})$                                  | 199   |
| Ulūko = Ulūkato (Sī) Ullukko (Syā)                           | 32    |
| [E-O]                                                        |       |
| Ettha laddhabhogappamāṇena = Laddhabhogappamāṇena (Sī)       |       |
| Laddhaladdhabhogappamāṇena (Syā)                             | 140   |
| Evam tāva = Ettāvatā ca (Sī, Ka)                             | 275   |
| $Eva = Eva\dot{m} (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                     | 82    |
| Evamettha = Yato etehipettha $(S\bar{i})$                    | 154   |
| Evameva = Ekadivasameva (Sī) Ekameva (Syā)                   | 57    |
| Ogahaṇāni = Ogahanāni (Sī) Ogāhanāni (Syā) Oghagahaṇāni (Ka) | 158   |
| Omakadesanāya = Vilāsikadesanāya (Ka) Lāmakadesanāya (Syā)   | 32    |
| [ Ka ]                                                       |       |
| Kaṭamodakatissa = Kaṭamorakatissa (Sī, Syā)                  | 11    |
| Kathamkathī vinighātī = Vādakathamkathāvinipātī (Sī)         |       |
| Sallāpakathamkathāvinighātī (Syā)                            | 255   |
| Kampi = Tampi (Syā, Ka)                                      | 138   |
| Kammāsadhamma = Kammāssadamma (Sī)                           | 257   |
| Karakaṇḍu = Kākaṇḍo (Syā) Karakaṇḍo (Ka)                     | 85    |
| Karontāpi ca = Rocentāpi ca (Sī)                             | 52    |
| Karonti eva = Na karonti eva $(S\bar{i})$                    | 128   |
| Kāyadaṇḍādīnam = Kāyaduccaritādīnam (Sī, Syā)                | 58    |
| Kāraņḍavam = Kāraṇḍamva (Syā, Ka)                            | 47    |
| Kiñcāparam = Kiñcāparanti (Sī) Kiñci aparanti (Svā)          | 117   |

| Nānāpāṭhā Piṭṭŀ                                                            | naṅkā |
|----------------------------------------------------------------------------|-------|
| [ Ka ]                                                                     |       |
| Kiliṭṭḥacittaṁ = Kilesacittaṁ (Sī)                                         | 210   |
| Kuntanī = Kontanī (Sī) Kuntinī (Syā) Kontinī (Ka)                          | 51    |
| Kusalānam = Kusalākusalānam (Sī, Syā)                                      | 301   |
| Kusalehi = Aṅgulīhi (Sī)                                                   | 121   |
| Kenattanāti = Kenatthenāti (Ka)                                            | 143   |
| Kokālikaratthe = Kokāliratthe (Sī) (Sam-Ţtha 1. 198; Am-Ţtha 3. 326)       | 194   |
| $Kvajja = Kuvajja (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                   | 289   |
| [ Kha - Ga ]                                                               |       |
| Khuddatādidhammehi = Khuddādidhammehi (Ka)                                 | 63    |
| Gaṅgātīre āvaṭṭakaṁ = Gaṅgātaṭe udakavanaṁ (Sī)                            | 231   |
| Gaṇavossaggaṭṭhena = Gaṇavavassaggaṭṭhena (Sī)                             |       |
| Gaņavassaggaṭṭhena (Syā)                                                   | 251   |
| Ganim = Gani (Si, Syā)                                                     | 287   |
| Gamanabh $\bar{a}$ vena = Gaman $\bar{a}$ bh $\bar{a}$ vena (S $\bar{i}$ ) | 96    |
| Gahanattā = Vahattā (Syā, Ka)                                              | 115   |
| Godhapurassa = Gonaddhapurassa (Ka)                                        | 298   |
| Gomaṇḍalaparibyūḷhanti = Gomaṇḍalaparibbūḷhanti (Sī)                       | 55    |
| [ Gha - Ca ]                                                               |       |
| Ghaṭacetikāgītikapariyāpannā = Ghaṭaceṭikāgītakapariyāpannā (Sī, Syā       | ) 124 |
| Cakkavāļamāyatam = Cakkavāļapariyantam (Syā, Ka)                           | 119   |
| Caṇakamattiyo = Varakamattiyo (Syā)                                        | 196   |
| Cātakasakuṇaṁ = Bhāsamānasakuṇaṁ (Sī) Vātasakuṇaṁ (Syā)                    | 1     |
| Cātuvaṇṇisuddhiyā = Cātuvaṇṇavisuddhiyā (Sī, Syā)                          | 133   |
| Cittavighātakanti = Cittaghaṭṭakanti (Sī, Syā)                             | 97    |
| Cittavibādhanena = Cittavighātanena (Syā, Ka)                              | 46    |
| Cetiye pūjam = Cetiyapūjam (Syā) Cetiyam pūjam (Ka)                        | 240   |

| Nānāpāṭhā Piṭṭh                                                        | aṅkā |
|------------------------------------------------------------------------|------|
| [ Cha - Ja ]                                                           |      |
| Chavasīsam = Matasīsam (Syā, Ka)                                       | 78   |
| Chāyārūpe diṭṭhe = Chāyaṁ diṭṭhe (Ka)                                  | 173  |
| Chedanabandhanā cāti = Chedanabandhanatoti (Sī, Syā)                   | 96   |
| Janavādakathāya = Janaparivādakathāya (Sī) Parajātivādakathāya (Syā)   | 290  |
| Jammananti = Jappananti (Ka)                                           | 299  |
| Jalambujanti jalasaññite = Jalambujanti elasaññake (Sī, Syā)           | 261  |
| Jahitvānātipi = Jahetvātipi (Sī)                                       | 142  |
| Jigīsakoti = Jigimsakoti (Sī) Jigimsatoti (Syā) Jigīsatoti (Ka)        | 207  |
| [ Ta - Tha - Da ]                                                      |      |
| Tam dhamma $\dot{m} = Tath\bar{a}$ dhamme (S $\bar{i}$ )               | 311  |
| Tanham = Tanha (Si, Sya, Ka)                                           | 223  |
| $Tato = Yato (Sy\bar{a})$                                              | 29   |
| Tatrūpayaññūti = Tatrupāyaññūti (Sī, Syā)                              | 64   |
| $Tath\bar{a} = Tad\bar{a} (Sy\bar{a}, Ka)$                             | 45   |
| $Tath\bar{a} hi = Yath\bar{a} (S\bar{i}) Yath\bar{a} hi (Sy\bar{a})$   | 134  |
| Tameva dassinti = Tamevam dassinti (Sī)                                | 243  |
| Tāsam kathānam = Tesam bhāvanam (Sī)                                   | 67   |
| Tiṇasanthāro, neso kāmabhogino = Tiṇasanthārako, kāmābhibhunā          |      |
| sattena (Sī)                                                           | 258  |
| Turū = Tudu (Sī) Catudī (Syā) Cātudīpo (Ka)                            | 196  |
| Te pabruvanti = No pabrunti (Ma 2. 412)                                | 192  |
| Thāmam = Mānam (Sī, Syā)                                               | 278  |
| Dakkhati = Dakkhiti (Sī, Ka)                                           | 276  |
| Dammīti vatvā Bhagavato santikam gantvā dātukāmo = Dammi,              |      |
| paṭiggaṇha udakupasaṭṭhaṁ dārikanti vatvā dātukāmo ( $S\bar{\imath}$ ) | 259  |
| Dassetv $\bar{a} = P\bar{a}panato (S\bar{i})$                          | 17   |
| Daļhadhammo = Daļhadhammanti (Sī)                                      | 80   |

| Nānāpāṭhā                                                                             | Piṭṭhaṅkā |
|---------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Da ]                                                                                |           |
| Diṭṭhiy $\bar{a}$ = Diṭṭhiṁ (S $\bar{i}$ )                                            | 262       |
| Diṭṭhiyākoti = Diṭṭhiyāti (Sī, Syā)                                                   | 262       |
| Diţţhiy $\bar{a}$ yako = Diţţhiy $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ )                             | 262       |
| Disam vidisam = Disatanti disam (Sī, Syā)                                             | 200       |
| Dehacittappavattim = Bhedacittappavattim (Sī, Syā)                                    | 116       |
| Dvinnampi rājūnam = Dvinnam andhakarājānam (Sī)                                       | 296       |
| [ Dha - Na ]                                                                          |           |
| Dhamma $\dot{m}$ vattanato = Dhamma $\dot{m}$ patv $\bar{a}$ vattanato (S $\bar{i}$ ) | 67        |
| Dhammato sahodarabhāvam = Dhammasahodarabhāvam (Ka)                                   | 101       |
| Dhammānamatthitanti = Dhammānam atthinoti (Sī)                                        | 8         |
| Na tassati = Na bhāyati (Sī, Syā)                                                     | 188       |
| Na bhavanti = Honti (Sī, Syā, Ka)                                                     | 81        |
| Namassamāno vivasemi = Namassamānova vasemi (Sī)                                      | 321       |
| Na vihaneyya = Vihaneyya (Sī, Syā)                                                    | 81        |
| $N\bar{a}dhimutt\bar{a} = Na nipann\bar{a} (S\bar{i})$                                | 141       |
| $N\bar{a}bhijjh\bar{a}yati = N\bar{a}bhijjhati (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                 | 284       |
| Nāmamyevā'vasissati = Nāmamevāvasissati (Sī, Syā)                                     | 248       |
| Nāvāsuttantipi = Nāthasuttantipi (Syā, Ka)                                            | 60        |
| Nikkamotipi = Nikkhāmotipi (Sī, Ka)                                                   | 321       |
| Nikkhittaṭṭhānā = Nikhātaṭṭhānā (Sī)                                                  | 235       |
| Nikkhipitv $\bar{a} = Nikhanitv\bar{a}$ (S $\bar{i}$ )                                | 235       |
| Nibbānāmatamevāti = Nibbānāmatameva sacchikatvāti (Sī)                                | 120       |
| Niravasesaparisam = Avasesaparisam (Syā, Ka)                                          | 80        |
| Nirāsāsanti = Nirāsayanti (Sī, Syā)                                                   | 190       |
| Nissayanāti = Nissayatāti (Sī, Syā)                                                   | 264       |
| [ Pa ]                                                                                |           |
| Paccayaparibhogapārisuddhisīle = Paccayaparibhogasīlam (Sī)                           | 75        |
| Pañca varasīladhamme = Pañca sīladhamme (Syā)                                         |           |
| Pañca veramanidhamme (Ka)                                                             | 50        |
| Paññāvisuddhiyā = Sīlavisuddhiyā (Sī)                                                 | 324       |

| Nānāpāṭhā I                                                                       | Piṭṭhaṅkā         |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| [ Pa ]                                                                            |                   |
| Paṭipajjamāno = Paṭipajjiyamāno (Vi-Ṭṭha 1. 99)                                   | 167               |
| Paṭipajjissāmi = Paṭipajjāmi (Syā)                                                | 21                |
| Paṭiharaṇādi-upāyajānanena = Pasāraṇādi-upāyajānanena (Sī, Syā)                   | 64                |
| Paṭhamuppattiko = Paṭhamuppattito (Sī, Syā)                                       | 112               |
| Paṇḍantīti = Paṇḍentīti (Sī)                                                      | 10                |
| Patanato = Papatato (Sī, Ka)                                                      | 180               |
| Patirūpam = Appatirūpam (Sī)                                                      | 96                |
| Patirūpadeso = Patirūpadesavāso (Sī, Ka)                                          | 16                |
| Paddhagūti = Paṭṭhagūti (Syā)                                                     | 312               |
| Paddhacarā = Paṭṭhacarā (Syā, Ka)                                                 | 313               |
| Pabujjhitum = Pamajjitum (Syā)                                                    | 71                |
| Paricitavede = Paṭhitavede (Sī, Syā)                                              | 298               |
| Pariññātattā ca = Pariññātattā pahīnattā ca (Syā)                                 | 95                |
| Parinibb $\bar{a}$ tīti = Parinibb $\bar{a}$ nen $\bar{a}$ ti ( $S\bar{\imath}$ ) | 230               |
| Paripākagate phale = Paripākagataphale (Sī)                                       |                   |
| Paripākagataphalam (Syā)                                                          | 180               |
| Pariyāyam = Pariyosānam (Sī)                                                      | 37                |
| Parūparodhavirahitam = Parapāṇūparodhavirahitam (Sī, Syā)                         | 19                |
| Paroparāti varāvarā = Parovarāti parā avarā (Sī)                                  |                   |
| Paroparāti parā parā (Syā)                                                        | 136               |
| Paroparānīti parāni ca orāni ca = Parovarānīti parāni ca avarāni ca               | $(S\overline{i})$ |
| Paroparānīti parāni ca oparāni ca                                                 | (?) 304           |
| Paropareti = Parovareti (Sī) Varāvareti (Syā)                                     | 211               |
| Parovaranti = Varāvaranti (Ka)                                                    | 83                |
| Pavananagaram = Tumbavanagaram (Sī)                                               | 298               |
| Pāto phullam = Pātakaphullika (Sī) Pātaphullam (Syā)                              | 124               |
| Pāsāņo = Pāsāņo ca (Syā)                                                          | 161               |
| Puthujanānam = Puthuvacanānam (Sī, Syā, Ka)                                       | 280               |
| Puthujanānanti = Puthuvacanānanti (Sī, Syā, Ka)                                   | 280               |

| Nānāpāṭhā                                                                                                 | Piṭṭhaṅko |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Pa ]                                                                                                    |           |
| Puthujjanasambhavā = Puthusabhāvā (Syā) Puthujjanasabhāvā (Ka                                             | a) 273    |
| Puramāhissatinti māhissatināmikam puram, nagaranti = Māhissatin                                           | nti       |
| māhissatināmikam purimanagaranti (Sī) Puram māhissatinti                                                  |           |
| māhissatināmikam puram nagaranti (Syā)                                                                    | 298       |
| [ Ba ]                                                                                                    |           |
| $B\bar{a}$ lamasuddhidhamma $\dot{m} = B\bar{a}$ la $\dot{m}$ asuddhadhamma $\dot{m}$ ( $S\bar{\imath}$ ) | 272       |
| Bāham = Vācam (Syā, Ka)                                                                                   | 113       |
| Bāhirakakatham = Bāhirakkhānakathā (Sī)                                                                   |           |
| Bāhirakānam katham (Syā, Ka)                                                                              | 1         |
| Byagghapajjanti = Byagghapathanti (Syā)                                                                   | 88        |
| Byavas $\bar{a}$ yatthe = Byavas $\bar{a}$ natthe (S $\bar{i}$ )                                          | 210       |
| Brāhmaṇabhāvoti = Brahmabhāvoti (Sī)                                                                      | 193       |
| Brāhmaṇasamaññitāya = Brāhmaṇassa saṁvaṇṇitāya (Syā)                                                      | 187       |
| Brāhmaṇā = Brāhmaṇadvāre (Sī) Brāhmaṇā tadeva (Syā)                                                       | 51        |
| Brāhmaṇānaṁ dhammo = Brāhmaṇadhammo (Ka)                                                                  | 60        |
| [ Bha ]                                                                                                   |           |
| Bhakuṭiṁ = Bhukuṭiṁ (Sī)                                                                                  | 138       |
| Bhagyav $\bar{a} = Bh\bar{a}gyav\bar{a} (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                            | 166       |
| Bhajjiyate = Tajjīyate (Sī, Syā)                                                                          | 124       |
| Bhaṇḍukāsāvādigahaṇamattam = Bhaṇḍukāsāvādīnam                                                            |           |
| gahaṇamattaṁ (Ka)                                                                                         | 45        |
| Bhājeyya = Bhojeyya (Sī)                                                                                  | 108       |
| Bhāhisīti = Bhāsihīti (Sī, Syā)                                                                           | 217       |
| Bhummajālam = Bhūmijayavasam (Syā) Bhūmijayam (Ka)                                                        | 86        |
| Bheri = Bherim (Ka)                                                                                       | 111       |
| [ Ma ]                                                                                                    |           |
| Maggavaṇṇanā = Mattavaṇṇanā (Sī, Syā)                                                                     | 85        |
| Maggena = Manena (Sī, Ka)                                                                                 | 216       |
| Maghadevo = Makhādevo (Sī, Syā) Magghadevo (Ka)                                                           | 85        |
| Maṅgalanti = Maṅgalanti maṅganti (Sī) Maṅgalānīti mahanti (Ka)                                            | 9         |

| Nānāpāṭhā                                                                                                                              | Piṭṭhaṅkā |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|--|--|
| [ Ma ]                                                                                                                                 |           |  |  |
| Maññanti = Paññapenti (Ka)                                                                                                             | 124       |  |  |
| Madam vā = Jappam vā (Sī) Dappam vā (Syā)                                                                                              | 73        |  |  |
| Maddīyantīti = Milāyantīti (Syā, Ka) Sam-Ṭṭha 1. 250                                                                                   | 124       |  |  |
| Mariyādā, te brāhmaņā = Mariyādā brāhmaņā $(S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                                                      | 53        |  |  |
| Miyyatīti = Mīyatīti (Sī)                                                                                                              | 248       |  |  |
| $Milakkhubh\bar{a}s\bar{a}pariy\bar{a}pann\bar{a}=Milakkhabh\bar{a}s\bar{a}pariy\bar{a}pann\bar{a}\;(S\bar{\imath},Sy\bar{a})$         | 124       |  |  |
| Missakabhikkham. S $\bar{a}$ = Missakabhattam bhikkham. S $\bar{a}$ (S $\bar{i}$ )                                                     |           |  |  |
| Missakabhattam. Bhikkhāya (Ka)                                                                                                         | 104       |  |  |
| $Medhaga\dot{m} = Medhaka\dot{m} (S\bar{i})$                                                                                           | 281       |  |  |
| Merumuddhavāsineti = Merumuddhavāsinoti (Sī)                                                                                           | 205       |  |  |
| [ Ya ]                                                                                                                                 |           |  |  |
| $Ya\dot{m} = Y\bar{a} (Sy\bar{a})$                                                                                                     | 57        |  |  |
| $Ya\dot{m}$ meti- $\bar{a}$ dig $\bar{a}$ th $\bar{a}$ ya = $Ya\dot{m}$ meti- $\bar{a}$ ddhag $\bar{a}$ th $\bar{a}$ ya ( $S\bar{i}$ ) | 159       |  |  |
| Yaticārītipi = Yatucārītipi (Sī) Yathācārītipi (Syā)                                                                                   | 289       |  |  |
| $Yassa = Cassa (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                                                                                  | 157       |  |  |
| Yassātipi = Videyyātipi (Syā)                                                                                                          | 62        |  |  |
| $Y\bar{a}yako = Y\bar{a}t\bar{i}ti\ y\bar{a}\ (S\bar{i},\ Sy\bar{a})$                                                                  | 262       |  |  |
| Yāyamānassa = Āyāyamānassa (Sī, Syā)                                                                                                   |           |  |  |
| [ Ra ]                                                                                                                                 |           |  |  |
| Rattakañcukaṁ = Paṭṭakañcukaṁ (Sī), Paṭakaccukaṁ (Ka)                                                                                  | 240       |  |  |
| Rattimuṭṭhānadessinā = Rattinuṭṭhānadassinā $(S\bar{i})$                                                                               |           |  |  |
| Rattim uṭṭhānadessinā (Syā)                                                                                                            | 22        |  |  |
| [ Va ]                                                                                                                                 |           |  |  |
| $Vatasampannoti = Vattasampannoti (S\overline{\imath}, Sy\overline{a})$                                                                | 184       |  |  |
| Vattapadāni = Vatapadāni (Sī, Ka)                                                                                                      | 204       |  |  |
| $Vattabbag\bar{a}tha\dot{m} dassetv\bar{a} = Vattabb\bar{a} g\bar{a}th\bar{a} dassento (S\bar{\imath})$                                | 125       |  |  |
| $Vana\dot{m} = Vetasavana\dot{m} (S\bar{\imath})$                                                                                      | 172       |  |  |
| Varo, varassa upavaro = Caro, carassa upacaro (Sī, Syā)                                                                                | 85        |  |  |

| Nānāpāṭhā l                                                         | Piṭṭhaṅkā |
|---------------------------------------------------------------------|-----------|
| [ Va ]                                                              |           |
| Vasantavanam = Vasanavanam (Syā, Ka) (Vi-Ṭṭha 1. 247)               | 139       |
| Vasīkaritvā = Vasim karitvā (Sī, Syā)                               | 120       |
| $V\bar{a}c\bar{a} = Susa\tilde{n}\tilde{n}atav\bar{a}c\bar{a}$ (Sī) | 19        |
| Vijjhitvā = Vidhamitvā (Sī)                                         | 131       |
| Viñjhaṁ = Vijjhaṁ (Sī, Syā, Ka, Ma-Ṭṭha 3. 26; Aṁ-Ṭṭha 3. 216)      | 161       |
| Vitthiṇṇanti = Odhito apagataṁ vitthiṇṇanti (Ka)                    | 64        |
| Vinodayeyya = Vinodeyya (Sī)                                        | 289       |
| Vipattiyā = Vipattiyāpi (Sī) Kiñci vipattiyā (Syā)                  |           |
| Yamkiñci vipattiyā (Ka)                                             | 59        |
| Vimhayarūpattā = Vimhayam ñāpento (Sī)                              | 169       |
| $Viyattesu = Viyuttesu (S\bar{\imath})$                             | 245       |
| Vivasāneti = Vivasaneti (Sī, Syā)                                   | 214       |
| Visattam kilesagaņam = Visattā kilesagaņā (Sī) Visatā kilesakāmā    | (Ka) 41   |
| Vihimsitumpi = Vihesitūnampi (Sī)                                   | 50        |
| Vuttadosābhāvañca = Vattu dosābhāvañca (Sī) Agatigamananti          |           |
| dosābhāvañca (Syā, Saṁ-Ṭṭha 1. 249)                                 | 123       |
| Vegavatinti = Na cirāgatam vegavatinti (Ka)                         | 64        |
| Vediyake = Vedisake (Ka)                                            | 32        |
| [ Sa ]                                                              |           |
| Samvāsam samarocayum = Samvāsamarocesum (Sī)                        |           |
| Samvāsamarocayum (Syā)                                              | 52        |
| Sakkodano Sukkodanoti = Sukkodano Asukkodanoti (Sī) Sukkodan        | .0        |
| Sukkhodanoti (Syā)                                                  | 89        |
| Sakyātipi = Sakkātipi (Sī, Syā)                                     | 80        |
| Saṅkappayantāyāti = Saṅkappayattāyāti (Sī)                          | 321       |
| Saṅkhyaṁ = Saṅkhaṁ (Sī)                                             | 224       |
| Saccadhammassa = Sabbadhammassa (Sī, Syā)                           | 226       |

| Nanapaina                                                                                                                     | ııınanka |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| [ Sa ]                                                                                                                        |          |
| Sajjhāyantehi paṭhamaṁ sajjhāyitabbato = Ajjhāyantehi paṭhamaṁ                                                                |          |
| ajjhetabbato (Sī)                                                                                                             | 177      |
| Sattha jātiyo = Sattamajātito (Syā)                                                                                           | 183      |
| $Sattarasakadakkhiṇassa = Sattarasa \ sattarasakadakkhiṇassa \ (S\overline{\imath}, \ Sy\overline{a})$                        | 56       |
| Sattiñcāti = Satthañcāti (Sī, Syā)                                                                                            | 187      |
| Satrayāgassetam = Yātrāyāgassetam (Sī) Sātrāyāgassetam (Syā)                                                                  |          |
| (Am-Ţţha 2. 302; Am-Ţţha 3. 194; Sam-Ţţha 1.                                                                                  | 134) 56  |
| Sabbatitthiyamata $\dot{m}$ = Sabbatitthiyamada $\dot{m}$ (Sy $\bar{a}$ )                                                     |          |
| Sabbatitthiyamānam (Ka)                                                                                                       | 16       |
| Sabbadvāresu = Sabbappakāresu (Syā, Ka)                                                                                       | 50       |
| Samathayāniko = Samathayāniko ca $(S\bar{\imath})$ Samathayāniko vā $(Sy\bar{a}, Ka)$                                         | .) 262   |
| Samanuññāya = Samaññāya (Ka)                                                                                                  | 192      |
| Samujjupaññassa = Samujjapaññassa (Syā, Ka)                                                                                   | 82       |
| Samuppilav $\bar{a}$ seti = Samuppilav $\bar{a}$ soti (S $\bar{\imath}$ ) Samuppilav $\bar{a}$ s $\bar{a}$ ti (Sy $\bar{a}$ ) | 200      |
| $Sampattadhammarajj\overline{a}bhiseko = Sampattadhammarajj\overline{a}bhiseko \ (S\overline{\imath})$                        | 120      |
| Samparāyāya = Samparāyaṇāya $(S\bar{\imath})$                                                                                 | 266      |
| Sammutisantit $\bar{a}$ ya = Sammutisantat $\bar{a}$ ya (S $\bar{\imath}$ )                                                   | 238      |
| Sarikkhakajanappas $\bar{a}$ dakanti = Parikkhakajanappas $\bar{a}$ dakanti (S $\bar{i}$ , Sy $\bar{a}$ )                     | 167      |
| $Sav\overline{a}ta = Pav\overline{a}ta (S\overline{i}, Sy\overline{a})$                                                       | 28       |
| Sādiyissāmāti = Harissāmāti (Ka)                                                                                              | 236      |
| $S\bar{a}dhan\bar{i} = Sodhan\bar{i} (Ka)$                                                                                    | 42       |
| $Sitv\bar{a} = Si\tilde{n}citv\bar{a} (S\bar{i}, Sy\bar{a})$                                                                  | 230      |
| Sinipuroti = Nipuroti (Syā) Nipuṇoti (Ka) (Dī-Ṭṭha 1. 230)                                                                    | 85       |
| Sītaṁ atuṇhanti sītañca uṇhañca = Sītaṁ accuṇhanti sītañca                                                                    |          |
| accuņhañca (Sī)                                                                                                               | 288      |
| $S\bar{\imath}$ larakkhaṇam = $S\bar{\imath}$ lānam rakkhaṇam ( $S\bar{\imath}$ )                                             | 51       |
| Sīlavatam nu jīvitanti = Sīlavatānujīvitanti (Sī)                                                                             | 259      |

| Nānāpāṭhā l                                                  |     |  |
|--------------------------------------------------------------|-----|--|
| [ Sa ]                                                       |     |  |
| Sukusalahatthatāya ca = Lahuhatthatāya ca (Sī)               |     |  |
| Kusalamattatāya ca (Syā)                                     | 64  |  |
| Sutavatt $\bar{a}$ = Sutavanto (S $\bar{i}$ )                | 156 |  |
| Suddhi'makevalī te = Suddhim akevalino (Sī)                  | 272 |  |
| Supinepi = Supinenapi ( $S\bar{i}$ , $Sy\bar{a}$ )           | 53  |  |
| Subham vadānā = Subhavādā (Sī, Syā)                          | 255 |  |
| Subhāsite = Subhāsitena (Syā, Ka)                            | 125 |  |
| Sumanissaro = Munissaro (Sī)                                 | 14  |  |
| Sussissati = Ussussissati (Sī)                               | 3   |  |
| Setthatthena = Setthena setthatthena ( $S\bar{i}$ )          |     |  |
| Setavitānamaņdapam = Savitānam maņdapam (Sī) Dussamaņdapa    | m   |  |
| (Ma-Ṭṭha 3. 274)                                             | 169 |  |
| Sesapabbajitāna $\dot{m} = Ta\dot{m} (S\bar{i})$             | 46  |  |
| $So = So v\bar{a} (S\bar{i})$                                | 155 |  |
| So araṇīyo = Yo ariyo (Syā, Ka)                              | 156 |  |
| So ca kho tejeneva, na kāyena = So ca kho teneva kāyena (Sī) | 120 |  |
| Sodhano = Sāgato (Dhammapada-Ṭṭha 2. 327)                    | 42  |  |
| [ Ha ]                                                       |     |  |
| Hatthiniko = Hatthinakho (Sī) Sātinako (Ka)                  | 85  |  |

# Suttanipātaṭṭhakathāya dutiyabhāge

## Gāthāsūci

| Paṭhamapādā              | Piṭṭhaṅkā | Paṭhamapādā P                         | <sup>2</sup> iṭṭhaṅkā |
|--------------------------|-----------|---------------------------------------|-----------------------|
| [ A ]                    |           | [ Ka ]                                |                       |
| Akkosam vadhabandhañ     | ca        | Kāmam taco ca nhāru ca                | 119                   |
| (Khu 1. 70)              | 31        | Kinnu te akaram dhīro                 |                       |
| Accuggato tāvadeva       | 165       | (Khu 5. 267)                          | 13                    |
| Acchecchi tanham idha    |           | Kinnu te akaram bālo                  |                       |
| nāmarūpe                 | 83        | (Khu 5. 267)                          | 12                    |
| Atisītam ati-unham (Dī 3 | Ť.        | Kimīnam ālayam etam                   | 125                   |
| Anayam nayati dummed     |           | Kodham vadhitvā na kadāc              |                       |
| (Khu 5. 267)             | 12        | socati (Khu 6. 7)                     | 31                    |
| Ahimsakā ye munayo       | 2.40      | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | 6                     |
| (Khu 1. 46)              | 248       | Ko me vandati pādāni                  | O                     |
| Ahū atītamaddhānam       | 10        | [ Kha - Ga - Gha ]                    |                       |
| (Khu 5. 99)              | 10        | Khandhānañca paţipāţi                 | 151                   |
| [Ā]                      |           | Gaņduppādo kikī ceva                  | 52                    |
| Ārakattā hatattā ca      | 163       | Gatī migānam pavanam                  |                       |
| [1]                      |           | (Vi 5. 263)                           | 79                    |
| Itthā dhammā anitthā ca  |           | Ghāyanto gandhāni                     |                       |
| (Am 2. 333; Vi 3. 272)   | ) 35      | manoramāni                            | 254                   |
| Imam suttanipātassa      | 323       |                                       |                       |
| [U-E]                    |           | [ Ca - Cha ]                          |                       |
| Ucchādanena nhāpanena    |           | Cattāri satasahassāni                 | 164                   |
| (Am 1. 131; Khu 1. 26    |           | Cattāro pañca ālope                   |                       |
| Khu 6. 82)               | 31        | (Khu 2. 343)                          | 212                   |
| Uttamam vandaneyyānar    |           | Caturāsīti sahassāni                  | 164                   |
| Ulūko mandalakkhiko      | 32        | Caturāsītisahassehi                   | 165                   |
| Ekavācampi dvivācam      |           | Cullāsītisahassāni (Khu 7.            | 32) 179               |
| (Khu 6. 56)              | 42        | Chetvā khīlam chetvā palig            | ghaṁ                  |
| Ete satta mahāselā       | 165       | (Dī 2. 203; Sam 1. 25)                |                       |

| Paṭhamapādā Piṭṭl            | naṅkā | Paṭhamapādā P                          | iṭṭhaṅkā |
|------------------------------|-------|----------------------------------------|----------|
| [ Ja ]                       |       | [ Na - Pa - Ba ]                       |          |
| Jambū yassānubhāvena         | 165   | Na te ve kāmā yāni citrāni             |          |
| Jarāya parimadditam etam     | 125   | loke (Sam-Ṭṭha 1. 60)                  | 254      |
| Jīvitam attabhāvo ca         |       | Na divā soppasīlena                    |          |
| (Khu 7. 32)                  | 179   | (Dī 3. 150)                            | 22       |
| [ Ta ]                       |       | Na pacchato na purato                  | 8, 49    |
| Tagarañca palāsena           |       | Nayam nayati medhāvī                   | 1.2      |
| (Khu 1. 241; Khu 5. 330;     |       | (Khu 5. 267)                           | 13       |
| Khu 6. 265)                  | 13    | Navasatasahassāni                      | 164      |
| Tañca kammaṁ kataṁ sādhu     |       | Nābhikaṅkhāmi maraṇaṁ (Khu 2. 307)     | 151      |
| (Khu 1. 23)                  | 14    | Paññāsayojanakkhandha                  | 165      |
| Tato upaddhupaddhena         | 165   | Patthaddho bhavatī kāyo                | 105      |
| Tato pāsāṇake ramme          | 320   | (Abhi-Ṭtha 1. 339)                     | 178      |
| Tatra bhikkhayo samādahams   |       | Parosahassampi samāgatān               | aṁ       |
| (Dī 2. 203; Sam 1. 24)       | 92    | (Khu 5. 23)                            | 286      |
| ,                            | 92    | Pāṇātipāto adinnādānam                 |          |
| Tasmā hi ne namasseyya       |       | (Dī 3. 147)                            | 25       |
| (Am 1. 131; Khu 1. 269;      | 20    | Pāto phullam kokanadam                 |          |
| Khu 6. 82)                   | 20    | (Sam-Ṭṭha 1. 250)                      | 124      |
| Tassa sokaparetassa          | 121   | Piņḍañca bhikkhu samayer               |          |
| Tassānubhāvato khippam       | 323   | laddhā                                 | 104      |
| Tāva tiṭṭhatu lokasmim       | 324   | Pubbeva dānā sumano                    |          |
| Te ve kāmā yāni citrāni loke | 254   | (Am 2. 296; Khu 2. 159)                | 143      |
| [ Da - Dha ]                 |       | Pubbeva sannivāsena                    | 2.47     |
| Duve satasahassāni           | 164   | (Khu 5. 66)                            | 247      |
| Devalokā cavitvāna           |       | Pūtiko bhavatī kāyo (Abhi-Ţṭha 1. 339) | 178      |
| (Ma-Ṭṭha 1. 322,             |       | Pūtimaccham kusaggena                  | 176      |
| Khuddakapāṭha-Ṭṭha 127)      | 32    | (Khu 1. 241; Khu 5. 330;               |          |
| Desito Lokanāthena           | 323   | Khu 6. 265)                            | 12       |
| Dhīram passe suņe dhīram     |       | Bālam na passe na suņe                 | 1.2      |
| (Khu 5. 267)                 | 13    | (Khu 5. 267)                           | 12       |

Gāthāsūci 415

| Paṭhamapādā                                                                                                                                                                                             | Piṭṭhaṅkā                  | Paṭhamapādā                                                                                                                                                                                                                                   | Piṭṭhaṅkā                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| [ Ba ]                                                                                                                                                                                                  |                            | [ Ya ]                                                                                                                                                                                                                                        |                                       |
| Buddho loke samuppanno                                                                                                                                                                                  | 293                        | Ye jhānappasutā dhīrā                                                                                                                                                                                                                         |                                       |
| Brahmāti mātāpitaro                                                                                                                                                                                     |                            | (Khu 1. 40)                                                                                                                                                                                                                                   | 286                                   |
| (Am 1. 131; Khu 1. 269                                                                                                                                                                                  | 9,                         | Yojanānam satānucco                                                                                                                                                                                                                           | 165                                   |
| Khu 6. 82)                                                                                                                                                                                              | 20                         | Yodha sītañca uņhañca                                                                                                                                                                                                                         |                                       |
| [Bha]                                                                                                                                                                                                   |                            | (Dī 3. 150)                                                                                                                                                                                                                                   | 23                                    |
| Bhagyavā bhaggavā yutto                                                                                                                                                                                 | 166                        | Yo have balavā santo                                                                                                                                                                                                                          |                                       |
| Bhikkhavo tisatā ime                                                                                                                                                                                    | 177                        | (Sam 1. 223, 225)                                                                                                                                                                                                                             | 31                                    |
| Bhoge samharamānassa                                                                                                                                                                                    | 177                        | [ Ra ]                                                                                                                                                                                                                                        |                                       |
| (Dī 3. 153)                                                                                                                                                                                             | 23                         | Rattassa hi ukkutikam pad                                                                                                                                                                                                                     | laṁ                                   |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                                                                                                                   |                            | bhave (Am-Ţtha 1. 335,                                                                                                                                                                                                                        |                                       |
| [ Ma - Ya ]                                                                                                                                                                                             |                            | Dhammapada-Ttha 1. 1                                                                                                                                                                                                                          |                                       |
| Mayi cittam pasādetvā                                                                                                                                                                                   | . 32                       | Visuddhi 1. 101)                                                                                                                                                                                                                              | 258                                   |
| Mahāsamayo pavanasmir                                                                                                                                                                                   |                            | ,                                                                                                                                                                                                                                             |                                       |
| (Dī 2. 203; Sam 1. 25)                                                                                                                                                                                  | 92                         | [ Sa ]                                                                                                                                                                                                                                        |                                       |
|                                                                                                                                                                                                         |                            |                                                                                                                                                                                                                                               |                                       |
| Mā jātim pucchī caraņaño                                                                                                                                                                                | ca                         | Sacepi so sallape                                                                                                                                                                                                                             |                                       |
| Mā jātim pucchī caraṇaño puccha                                                                                                                                                                         | ca 133                     | Sacepi so sallape<br>sāvakena                                                                                                                                                                                                                 | 105                                   |
| Mā jātim pucchī caraņaño                                                                                                                                                                                | ca 133                     | Sacepi so sallape                                                                                                                                                                                                                             | 105                                   |
| Mā jātim pucchī caraṇaño puccha                                                                                                                                                                         | ta<br>133<br>am            | Sacepi so sallape<br>sāvakena                                                                                                                                                                                                                 | 105<br>179                            |
| Mā jātim pucchī caraņaño puccha Yam Buddho bhāsati vāc                                                                                                                                                  | 133<br>am<br>(5) 20        | Sacepi so sallape<br>sāvakena<br>Sañchinno bhavatī kāyo                                                                                                                                                                                       |                                       |
| Mā jātim pucchī caraṇaño<br>puccha<br>Yam Buddho bhāsati vāc<br>(Sam 1. 191; Khu 1. 34                                                                                                                  | 133<br>am<br>(5) 20        | Sacepi so sallape<br>sāvakena<br>Sañchinno bhavatī kāyo<br>(Abhi-Ṭṭha 1. 339)                                                                                                                                                                 |                                       |
| Mā jātim pucchī caraṇaño<br>puccha<br>Yam Buddho bhāsati vāc<br>(Sam 1. 191; Khu 1. 34<br>Yadatthikam brahmacariy                                                                                       | 133<br>aṁ<br>-5) 20<br>yaṁ | Sacepi so sallape<br>sāvakena<br>Sañchinno bhavatī kāyo<br>(Abhi-Ṭṭha 1. 339)<br>Santatto bhavatī kāyo                                                                                                                                        | 179<br>179                            |
| Mā jātim pucchī caraṇaño<br>puccha<br>Yam Buddho bhāsati vāc<br>(Sam 1. 191; Khu 1. 34<br>Yadatthikam brahmacariy<br>acarī                                                                              | 133<br>aṁ<br>-5) 20<br>yaṁ | Sacepi so sallape<br>sāvakena<br>Sañchinno bhavatī kāyo<br>(Abhi-Ṭṭha 1. 339)<br>Santatto bhavatī kāyo<br>(Abhi-Ṭṭha 1. 339)                                                                                                                  | 179<br>179                            |
| Mā jātim pucchī caraṇaño puccha Yam Buddho bhāsati vāca (Sam 1. 191; Khu 1. 34 Yadatthikam brahmacariy acarī Yadāpi āsī asurehi                                                                         | 204                        | Sacepi so sallape<br>sāvakena<br>Sañchinno bhavatī kāyo<br>(Abhi-Ṭṭha 1. 339)<br>Santatto bhavatī kāyo<br>(Abhi-Ṭṭha 1. 339)<br>Sabbadānaṁ dhammadāna                                                                                         | 179<br>179<br>ami                     |
| Mā jātim pucchī caraṇaño puccha Yam Buddho bhāsati vāc (Sam 1. 191; Khu 1. 34 Yadatthikam brahmacariy acarī Yadāpi āsī asurehi saṅgamo                                                                  | 204                        | Sacepi so sallape<br>sāvakena<br>Sañchinno bhavatī kāyo<br>(Abhi-Ṭṭha 1. 339)<br>Santatto bhavatī kāyo<br>(Abhi-Ṭṭha 1. 339)<br>Sabbadānam dhammadāna<br>jināti (Khu 1. 64)                                                                   | 179<br>179<br>ami                     |
| Mā jātim pucchī caraṇaño puccha Yam Buddho bhāsati vāc (Sam 1. 191; Khu 1. 34 Yadatthikam brahmacariy acarī Yadāpi āsī asurehi saṅgamo Yāva Buddhoti nāmampi                                            | 204<br>324<br>165          | Sacepi so sallape<br>sāvakena<br>Sañchinno bhavatī kāyo<br>(Abhi-Ṭṭha 1. 339)<br>Santatto bhavatī kāyo<br>(Abhi-Ṭṭha 1. 339)<br>Sabbadānaṁ dhammadāna<br>jināti (Khu 1. 64)<br>Sammodamānā gacchanti                                          | 179<br>179<br>am<br>24<br>90          |
| Mā jātim pucchī caraṇaño puccha Yam Buddho bhāsati vācc (Sam 1. 191; Khu 1. 34 Yadatthikam brahmacariy acarī Yadāpi āsī asurehi saṅgamo Yāva Buddhoti nāmampi Yugandharo īsadharo                       | 204<br>324<br>165<br>m     | Sacepi so sallape<br>sāvakena<br>Sañchinno bhavatī kāyo<br>(Abhi-Ṭṭha 1. 339)<br>Santatto bhavatī kāyo<br>(Abhi-Ṭṭha 1. 339)<br>Sabbadānaṁ dhammadāna<br>jināti (Khu 1. 64)<br>Sammodamānā gacchanti<br>(Khu 5. 9)                            | 179<br>179<br>am<br>24<br>90<br>santo |
| Mā jātim pucchī caraṇaño puccha Yam Buddho bhāsati vāc (Sam 1. 191; Khu 1. 34 Yadatthikam brahmacariy acarī Yadāpi āsī asurehi saṅgamo Yāva Buddhoti nāmampi Yugandharo īsadharo Ye keci Buddham saraṇa | 204<br>324<br>165<br>m     | Sacepi so sallape<br>sāvakena<br>Sañchinno bhavatī kāyo<br>(Abhi-Ṭṭha 1. 339)<br>Santatto bhavatī kāyo<br>(Abhi-Ṭṭha 1. 339)<br>Sabbadānaṁ dhammadāna<br>jināti (Khu 1. 64)<br>Sammodamānā gacchanti<br>(Khu 5. 9)<br>Subhāsitaṁ uttamamāhu s | 179<br>179<br>am<br>24<br>90<br>santo |